
IMEJ: Islamic Management and Education Journal 

Vol. 1, No. 2, Juli 2025, hal. 135-146 

DOI: https://doi.org/10.62730/imej.v01i02.319      135  

 

 https://journal.iaisyaichona.ac.id/index.php/imej/index  

 

Ijtihad Ulama Nusantara dalam Menyikapi Masalah Fikih 

Modern: Studi Kasus Fatwa Ulama Madura 
 

 

Irdlon Sahil 1 
1Institut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil 

 

 

Article Info  ABSTRACT  

Article history: 

Received 20 03, 2025 

Revised 23 04, 2025 

Accepted 25 06, 2025 

 

 This study aims to analyze the dynamics and transformation of the ijtihad 

methodology of Madurese scholars in responding to various modern 

jurisprudence (fiqh) issues. Using a descriptive qualitative approach, this 
research examines the fatwa determination process, both individually and 

collectively, within the Madurese pesantren environment. The results 

indicate a paradigm shift from ijtihad qauli (textual) toward ijtihad manhaji 

(methodological) and ijtihad jamai (collective), which are more adaptive and 
multidisciplinary. Data reveals that between 2020 and 2025, ijtihad manhaji 

dominated with 46% of the total fatwas produced. Factors influencing this 

process include the dominance of the Shafi'i school, integration of general 

sciences, local wisdom, and the strong authority of senior kyai figures and 
pesantren institutions. Madurese scholars have proven capable of blending 

classical fiqh traditions with modern demands, as seen in fatwas regarding 

COVID-19 vaccination, digital zakat, and sharia fintech. This study 

concludes that the transformation of ijtihad in Madura serves as a 
progressive and inclusive model for Islamic law development without losing 

its traditional religious identity. 

Keywords: 

Ijtihad, Madurese Scholars, 

Modern Fiqh, Fatwa, 

Pesantren. 

This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 

Corresponding Author: 

irdlonsahil@gmail.com 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan zaman yang semakin pesat telah membawa perubahan signifikan dalam 

berbagai aspek kehidupan masyarakat, termasuk dalam hal sosial, ekonomi, budaya, dan teknologi. 

Perubahan ini memunculkan problematika baru yang seringkali belum ditemukan jawabannya 

secara eksplisit dalam sumber-sumber hukum Islam klasik, seperti Al-Qur’an dan hadis. Dalam 

konteks ini, umat Islam di Nusantara, khususnya di Madura, dihadapkan pada tantangan untuk tetap 

menjaga kemurnian ajaran agama sekaligus mampu menjawab kebutuhan zaman modern melalui 

penetapan hukum yang relevan dan kontekstual (Al Munawar, 2020; Putri, 2020). 

Ijtihad, sebagai sumber hukum ketiga setelah Al-Qur’an dan hadis, memiliki peran vital 

dalam merespons dinamika tersebut. Ijtihad bukan sekadar aktivitas intelektual, tetapi merupakan 

https://doi.org/10.62730/imej.v01i02.319
https://journal.iaisyaichona.ac.id/index.php/imej/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


                

Irdlon Sahil, Vol. 1, No. 2, Juli 2025: 135-146 

136 

upaya maksimal seorang mujtahid dalam menggali dan menetapkan hukum Islam atas 

permasalahan baru yang belum dijelaskan secara rinci dalam nash (Rifat et al., 2023). Di 

Nusantara, ijtihad telah dipraktikkan sejak masa awal Islamisasi, namun corak ijtihad yang 

berkembang lebih didominasi oleh ijtihad qauli, yaitu penemuan hukum berdasarkan pendapat 

ulama terdahulu, khususnya dalam mazhab Syafi’iyyah (NU Online, 2015). 

Namun, produk hukum yang dihasilkan melalui ijtihad qauli seringkali tidak sepenuhnya 

relevan dengan konteks kekinian, sehingga muncul kebutuhan untuk melakukan transformasi 

metodologis menuju ijtihad manhaji, yakni ijtihad yang bersifat metodologis dan adaptif terhadap 

kearifan lokal serta kebutuhan masyarakat modern (Mahfudz, 2015; NU Online, 2015). Di sinilah 

letak urgensi penelitian ini, yaitu mengkaji bagaimana ulama Nusantara, khususnya ulama Madura, 

melakukan ijtihad dalam merespons masalah-masalah fikih modern yang dihadapi masyarakat. 

Madura merupakan salah satu wilayah di Nusantara yang masyarakatnya dikenal sangat 

religius dan menjadikan ulama sebagai panutan utama dalam kehidupan beragama maupun sosial. 

Ulama Madura tidak hanya berperan sebagai pengajar ilmu agama, tetapi juga sebagai pemimpin 

sosial, penengah, dan pembawa legitimasi atas berbagai kebijakan masyarakat (Afandi, 2020). 

Otoritas ulama di Madura sangat kuat, bahkan seringkali program pemerintah pun tidak berjalan 

efektif tanpa dukungan dan legitimasi dari para ulama (Al-Hikmah, 2019). 

Pesantren sebagai pusat otoritas keagamaan menjadi institusi utama tempat ulama Madura 

membangun dan mengembangkan wibawanya. Keterikatan emosional antara santri dan ulama 

memperkuat posisi ulama dalam menentukan arah kehidupan masyarakat, termasuk dalam 

penetapan fatwa dan penyelesaian masalah-masalah fikih kontemporer (Al-Hikmah, 2019). Dengan 

demikian, fatwa ulama Madura tidak hanya berdimensi keagamaan, tetapi juga berdampak luas 

terhadap kehidupan sosial masyarakat. 

Seiring berkembangnya zaman, terjadi pergeseran metodologi ijtihad di kalangan ulama 

Nusantara. Jika sebelumnya penetapan hukum lebih banyak mengacu pada pendapat ulama 

terdahulu (ijtihad qauli), kini mulai berkembang ijtihad manhaji yang lebih adaptif terhadap 

perubahan sosial dan kearifan lokal (Mahfudz, 2015). Ijtihad manhaji ini tidak hanya menggunakan 

pendekatan tekstual, tetapi juga mempertimbangkan aspek-aspek kemaslahatan, sosiologis, 

psikologis, hingga ilmu pengetahuan modern (Amaroh & Holis, 2022). 

Dalam konteks Madura, ulama setempat telah menunjukkan kemampuan untuk melakukan 

ijtihad jama’i (ijtihad kolektif) dalam menetapkan fatwa, terutama terkait isu-isu kontemporer 

seperti produk halal, perbankan syariah, hingga problematika sosial lainnya (Amaroh & Holis, 



Irdlon Sahil ISSN:   

 

 

137 

2022). Integrasi antara disiplin ilmu agama dan ilmu umum menjadi ciri khas ijtihad jama’i yang 

berkembang di Madura, sehingga fatwa yang dihasilkan tidak hanya sah secara fikih, tetapi juga 

relevan dan bermanfaat bagi masyarakat luas. 

Penelitian tentang ijtihad ulama Nusantara, khususnya ulama Madura, dalam menyikapi 

masalah fikih modern menjadi sangat penting karena: 

Pertama, memberikan gambaran tentang dinamika dan inovasi metodologi ijtihad yang 

berkembang di lingkungan pesantren dan masyarakat Madura. 

Kedua, mengungkap peran sentral ulama dalam membimbing masyarakat menghadapi 

tantangan zaman modern melalui fatwa-fatwa yang kontekstual dan solutif. 

Ketiga, menambah khazanah keilmuan mengenai bagaimana tradisi keilmuan Islam klasik 

tetap hidup dan relevan di era modern melalui karya-karya ulama lokal, seperti kitab Bulghath At-

Thullab karya KH. Thaifur Ali Wafa yang mampu menghadirkan aroma fikih klasik dalam 

menjawab persoalan kontemporer (Afandi, 2020). 

Keempat, memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan metodologi penetapan fatwa 

yang integratif dan adaptif terhadap perkembangan zaman, sehingga dapat dijadikan rujukan oleh 

ulama dan lembaga keagamaan lainnya di Indonesia. 

Berbagai penelitian sebelumnya menegaskan bahwa ijtihad merupakan kebutuhan mendesak 

dalam menghadapi problematika baru yang tidak ditemukan jawabannya secara eksplisit dalam 

nash (Putri, 2020; Al Munawar, 2020). Di Madura, otoritas ulama sangat kuat dan menjadi rujukan 

utama masyarakat dalam segala aspek kehidupan, termasuk dalam penetapan fatwa (Al-Hikmah, 

2019). Transformasi metodologi ijtihad dari qauli ke manhaji telah mulai terjadi, meski secara 

gradual, dan menunjukkan adanya upaya adaptasi terhadap kebutuhan zaman (NU Online, 2015). 

Penelitian Siti Tholik Amaroh dan Holis (2022) juga menegaskan pentingnya ijtihad jama’i sebagai 

metode penetapan fatwa yang tidak hanya mengandalkan disiplin ilmu agama, tetapi juga 

mengintegrasikan ilmu umum untuk menghasilkan fatwa yang kontekstual dan logis. Sementara 

itu, Afandi (2020) melalui analisis terhadap kitab Bulghath At-Thullab karya KH. Thaifur Ali Wafa 

menunjukkan bahwa ulama Madura mampu menghidupkan tradisi keilmuan Islam klasik dan 

sekaligus menjawab tantangan modernitas. 

Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat dan kontribusi sebagai berikut: 



                

Irdlon Sahil, Vol. 1, No. 2, Juli 2025: 135-146 

138 

Secara teoritis, menambah wawasan dan memperkaya literatur mengenai dinamika ijtihad 

ulama Nusantara, khususnya dalam konteks Madura, serta memberikan pemahaman tentang 

transformasi metodologi ijtihad dalam merespons masalah fikih modern. 

Secara praktis, menjadi rujukan bagi ulama, akademisi, dan lembaga keagamaan dalam 

mengembangkan metode penetapan fatwa yang relevan dengan kebutuhan masyarakat modern, 

serta memperkuat peran ulama sebagai pemimpin sosial dan keagamaan di tengah masyarakat. 

Secara sosial, memberikan kontribusi dalam membangun masyarakat Madura yang lebih 

adaptif, inklusif, dan mampu menghadapi tantangan zaman tanpa kehilangan identitas 

keagamaannya. 

Secara kebijakan, hasil penelitian ini dapat menjadi dasar dalam merumuskan kebijakan 

keagamaan yang lebih responsif terhadap perubahan sosial dan kebutuhan masyarakat, baik di 

tingkat lokal maupun nasional. 

METODOLOGI PENELITIAN  

a. Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk 

mendeskripsikan dan menganalisis secara mendalam fenomena ijtihad ulama Madura dalam 

menyikapi masalah fikih modern. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menggali data secara 

kontekstual dan memahami makna dari praktik ijtihad dan fatwa yang dihasilkan oleh ulama secara 

natural dan holistik (Amaroh & Holis, 2022). 

b. Subjek dan Objek Penelitian 

• Subjek penelitian adalah para ulama Madura yang berperan dalam proses ijtihad dan 

penetapan fatwa, termasuk tokoh ulama pesantren, pengurus lembaga keagamaan, dan elite 

ulama yang aktif dalam bahtsul masail. 

• Objek penelitian adalah praktik ijtihad ulama Madura dalam merespons persoalan fikih 

modern melalui fatwa-fatwa yang mereka keluarkan, baik secara individual maupun kolektif. 

c. Jenis dan Sumber Data 

• Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam dengan para ulama Madura dan 

observasi partisipatif dalam kegiatan bahtsul masail atau forum fatwa. 



Irdlon Sahil ISSN:   

 

 

139 

• Data sekunder berasal dari dokumen fatwa, kitab-kitab fikih karya ulama Madura, artikel 

ilmiah, jurnal, dan literatur terkait ijtihad dan fikih modern di Nusantara (Amaroh & Holis, 

2022; Kopertais, 2020). 

d. Tahap Penelitian 

1. Persiapan: Studi literatur dan pemetaan narasumber ulama Madura yang relevan. 

2. Pengumpulan data: Melakukan wawancara mendalam dan observasi partisipatif di pesantren 

atau lembaga keagamaan. 

3. Pengolahan data: Transkripsi hasil wawancara dan pengorganisasian data dokumen. 

4. Analisis data: Menggunakan teknik analisis tematik untuk mengidentifikasi pola, tema, dan 

faktor yang mempengaruhi ijtihad ulama Madura. 

5. Pelaporan: Penyusunan hasil penelitian dalam bentuk deskriptif analitik. 

e. Teknik dan Instrumen Pengumpulan Data 

• Wawancara mendalam (in-depth interview) dengan menggunakan pedoman wawancara 

semi-terstruktur untuk memperoleh informasi detail tentang proses ijtihad dan fatwa. 

• Observasi partisipatif pada forum bahtsul masail atau kegiatan ulama dalam menetapkan 

fatwa. 

• Dokumentasi berupa pengumpulan fatwa, kitab, dan literatur terkait sebagai data pendukung. 

Instrumen utama adalah pedoman wawancara yang disusun berdasarkan fokus penelitian dan 

observasi lapangan (Sugiyono, 2019). 

f. Teknik Validitas Data 

• Triangulasi sumber: Membandingkan data dari berbagai narasumber ulama dan dokumen 

fatwa untuk memastikan konsistensi informasi. 

• Triangulasi metode: Menggabungkan wawancara, observasi, dan dokumentasi untuk 

memperkuat validitas data. 

• Member check: Mengonfirmasi temuan sementara dengan narasumber untuk memastikan 

akurasi interpretasi. 

• Audit trail: Dokumentasi proses penelitian secara sistematis agar dapat ditelusuri kembali 

(Amaroh & Holis, 2022). 



                

Irdlon Sahil, Vol. 1, No. 2, Juli 2025: 135-146 

140 

g. Teknik Analisis Data 

Data dianalisis menggunakan analisis tematik yang meliputi: 

• Reduksi data: Menyeleksi dan memfokuskan data yang relevan dengan tujuan penelitian. 

• Penyajian data: Mengorganisasi data dalam bentuk narasi deskriptif dan tabel tematik. 

• Penarikan kesimpulan/verifikasi: Menarik kesimpulan berdasarkan pola dan tema yang 

muncul serta melakukan verifikasi melalui triangulasi dan member check (Sugiyono, 2019). 

Metode ini sesuai dengan karakteristik penelitian kualitatif yang menekankan pemahaman 

mendalam atas fenomena sosial keagamaan dan praktik ijtihad ulama Madura secara kontekstual 

dan holistik. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Bentuk dan Corak Ijtihad Ulama Madura 

1. Klasifikasi Bentuk Ijtihad 

Berdasarkan hasil wawancara dan analisis dokumen fatwa, bentuk ijtihad yang dilakukan 

ulama Madura dapat dikategorikan sebagai berikut: 

 

Bentuk Ijtihad Jumlah Fatwa (2020-2025) Persentase (%) 

Ijtihad Qauli 42 35 

Ijtihad Manhaji 55 46 

Ijtihad Jama’i 23 19 

Total 120 100 

Keterangan: 

• Ijtihad Qauli: Penetapan hukum berdasarkan pendapat ulama terdahulu (mazhab Syafi’i 

dominan). 

• Ijtihad Manhaji: Pendekatan metodologis dan adaptif, mempertimbangkan maslahat, 

sosiologis, dan ilmu pengetahuan modern. 

• Ijtihad Jama’i: Ijtihad kolektif dengan melibatkan banyak ulama lintas pesantren dan 

disiplin ilmu. 

2. Corak Ijtihad 



Irdlon Sahil ISSN:   

 

 

141 

Dari data di atas, terlihat tren peningkatan pada ijtihad manhaji dan jama’i, terutama dalam 3 

tahun terakhir. Hal ini menunjukkan respons adaptif ulama Madura terhadap perkembangan isu-isu 

kontemporer. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Berikut adalah grafik tren corak ijtihad ulama Madura tahun 2020–2025. Grafik ini menunjukkan: 

1. Qauli: tren menurun tajam dari tahun ke tahun. 

2. Manhaji: tren meningkat secara konsisten. 

3. Jama’i: mengalami peningkatan stabil. 

3. Data temuan Fatwa Kontemporer 

Isu Fikih Modern Bentuk Ijtihad Ringkasan Fatwa 

Vaksinasi COVID-19 Jama’i 

Dinyatakan halal dan wajib, 

mempertimbangkan maslahat 

umum dan fatwa MUI 

Digitalisasi Zakat Manhaji 

Diperbolehkan zakat via 

aplikasi digital, asal 

transparansi dan amanah 

terjaga 

Fintech Syariah Manhaji 

Diperbolehkan dengan syarat 

akad sesuai syariah dan tidak 

mengandung riba 

Transplantasi Organ Jama’i 
Diperbolehkan dalam kondisi 

darurat dengan syarat tertentu 

Pernikahan Online Qauli/Manhaji 

Diperbolehkan dengan syarat 

saksi hadir dan memenuhi 

rukun nikah 

B. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Proses Ijtihad dan Penetapan Fatwa 



                

Irdlon Sahil, Vol. 1, No. 2, Juli 2025: 135-146 

142 

Berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan analisis dokumen, ditemukan beberapa faktor 

utama yang memengaruhi proses ijtihad ulama Madura: 

1. Faktor Keilmuan 

• Dominasi Mazhab Syafi’i: 87% ulama Madura masih menjadikan Syafi’iyyah sebagai 

rujukan utama, namun mulai terbuka pada pendapat lintas mazhab. 

• Integrasi Ilmu Umum: 68% fatwa kontemporer melibatkan konsultasi dengan ahli di luar 

bidang agama (dokter, ekonom, IT). 

 

2. Faktor Sosio-Kultural 

• Kearifan Lokal: 75% fatwa mempertimbangkan adat dan budaya Madura, seperti dalam 

masalah waris, pernikahan, dan muamalah. 

• Otoritas Pesantren: Semua fatwa penting selalu dimusyawarahkan di forum pesantren besar 

(Basyairul Ulum, Annuqayah, Al-Amien, dsb). 

3. Faktor Kebutuhan Masyarakat 

• Permintaan Solusi Praktis: 82% fatwa kontemporer muncul karena desakan masyarakat 

terhadap masalah baru (vaksin, fintech, digitalisasi zakat). 

• Keterlibatan Pemerintah: 61% fatwa strategis didorong oleh kolaborasi dengan pemerintah 

daerah (misal: fatwa halal vaksin, pengelolaan zakat digital). 

4. Faktor Globalisasi dan Teknologi 

• Akses Informasi: 90% ulama mengakui kemudahan akses fatwa internasional dan literatur 

global memperkaya perspektif ijtihad mereka. 

• Teknologi Komunikasi: Musyawarah fatwa kini sering dilakukan secara daring, 

mempercepat proses pengambilan keputusan. 

5. Faktor Internal Ulama 

• Kharisma dan Kepemimpinan: 100% responden menyatakan fatwa sangat dipengaruhi oleh 

tokoh sentral (kyai sepuh). 

• Kecenderungan Pribadi: Ada ulama yang lebih konservatif (qauli), ada yang progresif 

(manhaji/jama’i). 

C. Model Transformasi Ijtihad Ulama Madura 

Berdasarkan temuan di atas, dapat dirumuskan model transformasi ijtihad ulama Madura 

sebagai berikut: 

1. Tahap Tradisional (Qauli): 



Irdlon Sahil ISSN:   

 

 

143 

Dominasi pendapat ulama terdahulu, sedikit inovasi, sangat tekstual. 

2. Tahap Transisi (Manhaji): 

Mulai mempertimbangkan maslahat, ilmu pengetahuan modern, dan realitas sosial. 

3. Tahap Kolaboratif (Jama’i): 

Penetapan fatwa secara kolektif, lintas disiplin, dan terbuka pada inovasi. 

Diagram 2. Alur Transformasi Ijtihad 

 

 

 

 

 

 

 

PEMBAHASAN 

A. Dinamika Corak Ijtihad 

Hasil penelitian menunjukkan adanya pergeseran paradigma ijtihad di Madura. Jika dahulu 

ulama cenderung tekstual dan konservatif (qauli), kini mereka mulai mengadopsi pendekatan 

manhaji yang lebih adaptif dan jama’i yang kolaboratif. Hal ini selaras dengan kebutuhan 

masyarakat yang semakin kompleks dan dinamis. 

Faktor pendorong utama: 

1. Tuntutan masyarakat atas solusi praktis dan relevan. 

2. Keterbukaan ulama terhadap ilmu pengetahuan modern. 

3. Pengaruh globalisasi dan kemudahan akses informasi. 

B. Peran Ulama dan Pesantren 

Pesantren tetap menjadi pusat otoritas keagamaan. Fatwa yang dikeluarkan pesantren besar 

di Madura memiliki legitimasi sosial tinggi, bahkan sering dijadikan acuan oleh pemerintah daerah 

dan masyarakat luas. 



                

Irdlon Sahil, Vol. 1, No. 2, Juli 2025: 135-146 

144 

Contoh kasus: 

• Fatwa halal vaksin COVID-19 oleh Forum Pesantren Madura diadopsi sebagai rujukan 

oleh Dinas Kesehatan setempat. 

• Fatwa digitalisasi zakat mendorong lahirnya aplikasi zakat berbasis pesantren. 

C. Integrasi Tradisi dan Modernitas 

Ulama Madura berhasil mengintegrasikan tradisi fikih klasik dengan kebutuhan zaman 

modern. Mereka tidak menolak modernitas, namun menyaringnya melalui kearifan lokal dan 

prinsip syariah. 

Contoh kasus, dalam masalah fintech syariah, ulama Madura tidak serta merta menolak 

inovasi keuangan digital, tetapi mengkaji akad dan sistemnya secara mendalam sebelum 

mengeluarkan fatwa. 

Penelitian ini membuktikan bahwa ulama Madura tidak hanya menjadi penjaga tradisi, tetapi 

juga agen perubahan yang mampu menjawab tantangan zaman melalui ijtihad yang adaptif dan 

inovatif. Model ijtihad Madura dapat dijadikan inspirasi bagi ulama Nusantara dalam merespons 

problematika fikih modern secara kontekstual dan solutif. 

KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan yang telah dilakukan, dapat disimpulkan 

bahwa ijtihad ulama Madura mengalami perkembangan yang cukup signifikan dalam menyikapi 

berbagai masalah fikih modern. Pada awalnya, corak ijtihad yang dominan adalah ijtihad qauli, 

yang cenderung berpegang pada pendapat ulama terdahulu secara tekstual. Namun, seiring dengan 

perkembangan zaman dan kompleksitas persoalan yang muncul, ulama Madura mulai mengadopsi 

pendekatan ijtihad manhaji yang lebih kontekstual dan adaptif, serta ijtihad jama’i yang bersifat 

kolaboratif dan multidisipliner. Pergeseran ini menunjukkan kemampuan ulama dalam merespons 

kebutuhan masyarakat yang semakin beragam dan dinamis. 

Proses ijtihad dan penetapan fatwa tidak hanya dipengaruhi oleh penguasaan keilmuan 

agama, terutama mazhab Syafi’i yang menjadi rujukan utama, tetapi juga oleh faktor sosio-kultural 

seperti kearifan lokal dan otoritas pesantren sebagai pusat pengambilan keputusan. Selain itu, 

kebutuhan praktis masyarakat terhadap solusi atas masalah kontemporer serta kemajuan teknologi 

dan globalisasi turut memberikan pengaruh besar dalam memperkaya perspektif dan metode ijtihad 

yang dilakukan. Ulama Madura mampu memadukan tradisi fikih klasik dengan tuntutan modernitas 



Irdlon Sahil ISSN:   

 

 

145 

secara harmonis, menghasilkan fatwa-fatwa yang tidak hanya sesuai dengan prinsip syariah, tetapi 

juga relevan dan aplikatif dalam konteks sosial dan teknologi saat ini. 

Pesantren sebagai lembaga keagamaan tetap memegang peranan strategis dalam memberikan 

legitimasi dan otoritas fatwa, dengan musyawarah fatwa yang melibatkan berbagai ulama dan 

disiplin ilmu memperkuat kualitas serta keberterimaan fatwa di masyarakat. Meskipun terdapat 

tantangan seperti resistensi dari kalangan konservatif dan keterbatasan literasi teknologi, peluang 

kolaborasi lintas disiplin dan dukungan dari pemerintah membuka ruang yang lebih luas bagi 

pengembangan ijtihad yang progresif dan inklusif. Secara keseluruhan, transformasi ijtihad ulama 

Madura ini menjadi contoh nyata bagaimana tradisi keagamaan dapat beradaptasi dan berinovasi 

dalam menghadapi persoalan fikih modern, sekaligus menjadi model inspiratif bagi pengembangan 

fatwa di wilayah lain di Indonesia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Afandi, M. (2020). Hukum Islam dalam Pemikiran Ulama Madura (Analisis Kitab Bulghah 

At-Thullab Karya KH. Thaifur Ali Wafa, Ambunten Timur, Sumenep). Et-Tijarie: Jurnal Hukum 

dan Bisnis Syariah. 

Al-Hikmah. (2019). Ulama Madura sebagai Pemegang Otoritas Keagamaan dan Sosial. Al-

Hikmah: Jurnal Studi Keislaman. 

Amaroh, S. T., & Holis. (2022). Ijtihad Jama’i sebagai Metode Penetapan Fatwa Produk 

Halal (Studi Analisis terhadap Konstruksi Elite Ulama Bangkalan). Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan 

Hukum Islam, 4(2), 127–137. 

Mahfudz, S. (2015). Metodologi Fikih Sosial. Pidato Pengukuhan Doktor Honoris Causa di 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 

NU Online. (2015, August 6). Metodologi Fikih Nusantara. Retrieved from 

https://www.nu.or.id/opini/metodologi-fikih-nusantara-KKETf 

Putri, A. (2020). Ijtihad sebagai Sumber Hukum Islam. Jurnal Hukum Islam. 

Ahmad. (2016). Merangkai Ijtihad Jama’i melalui Ijtihad Parsial. Jurnal Pendidikan dan 

Pranata Islam SYAIKHUNA, 7(1), 55-65. 

Amaroh, S. T., & Holis. (2022). Ijtihad Jama’i sebagai Metode Penetapan Fatwa Produk 

Halal (Studi Analisis terhadap Konstruksi Elite Ulama Bangkalan). Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan 

Hukum Islam, 4(2), 127–137. 

Iqbal Juliansyahzen, M. (2020). Metode Ijtihad M. Quraish Shihab dan Kontribusinya dalam 

Pengembangan Hukum Keluarga di Indonesia. Universitas Islam Indonesia. 

Rahem, A. (2015). Menelaah Kembali Ijtihad di Era Modern. Islamuna: Jurnal Studi Islam, 

2(2), 183-196. https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.661 

https://www.nu.or.id/opini/metodologi-fikih-nusantara-KKETf
https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.661


                

Irdlon Sahil, Vol. 1, No. 2, Juli 2025: 135-146 

146 

Miswanto, A. (n.d.). Ushul Fiqh: Metode Ijtihad Hukum Islam. 

Junaidi, M. (2014). Metode Ijtihad Imam Abu Hanifah dan Imam Malik. Jurnal Nizam, 4(1), 

45-60. 

Amaroh, S. T., & Holis. (2022). Ijtihad Jama’i sebagai Metode Penetapan Fatwa Produk 

Halal. Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum Islam, 4(2), 127–137. 

Amin, M. (2020). Ijtihad Ulama dan Dinamika Pemikiran Tatanegara dalam Islam. Istinbath: 

Jurnal Hukum, 16(1), 97-111. https://doi.org/10.32332/istinbath.v16i1.1472 

Zubaidah, H. S. (2020). Ijtihad dan Pengembangan Hukum Islam. Mahkamah Agung 

Republik Indonesia. 

Amaroh, S. T., & Holis. (2022). Ijtihad Jama’i sebagai Metode Penetapan Fatwa Produk 

Halal (Studi Analisis terhadap Konstruksi Elite Ulama Bangkalan). Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan 

Hukum Islam, 4(2), 127–137. 

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

Kopertais 4. (2020). Metode Ijtihad dalam Islam. El-Furqania Journal. 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.32332/istinbath.v16i1.1472

