IMEJ: Islamic Management and Education Journal

Vol. 1, No. 2, Juli 2025, hal. 135-146

DOI: https://doi.org/10.62730/imej.v01i02.319 135

Ijtihad Ulama Nusantara dalam Menyikapi Masalah Fikih
Modern: Studi Kasus Fatwa Ulama Madura

Irdlon Sahil !

'Tnstitut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Received 20 03, 2025
Revised 23 04, 2025
Accepted 25 06, 2025

Keywords:

Ijtihad, Madurese Scholars,
Modern Figh, Fatwa,
Pesantren.

This study aims to analyze the dynamics and transformation of the ijtihad
methodology of Madurese scholars in responding to various modern
jurisprudence (figh) issues. Using a descriptive qualitative approach, this
research examines the fatwa determination process, both individually and
collectively, within the Madurese pesantren environment. The results
indicate a paradigm shift from ijtihad qauli (textual) toward ijtihad manhaji
(methodological) and ijtihad jamai (collective), which are more adaptive and
multidisciplinary. Data reveals that between 2020 and 2025, ijtihad manhaji
dominated with 46% of the total fatwas produced. Factors influencing this
process include the dominance of the Shafi'i school, integration of general
sciences, local wisdom, and the strong authority of senior kyai figures and
pesantren institutions. Madurese scholars have proven capable of blending
classical figh traditions with modermn demands, as seen in fatwas regarding
COVID-19 vaccination, digital zakat, and sharia fintech. This study
concludes that the transformation of ijtihad in Madura serves as a
progressive and inclusive model for Islamic law development without losing
its traditional religious identity.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

©00

Corresponding Author:

irdlonsahil@gmail.com

PENDAHULUAN

Perkembangan zaman yang semakin pesat telah membawa perubahan signifikan dalam

berbagai aspek kehidupan masyarakat, termasuk dalam hal sosial, ekonomi, budaya, dan teknologi.

Perubahan ini memunculkan problematika baru yang seringkali belum ditemukan jawabannya

secara eksplisit dalam sumber-sumber hukum Islam klasik, seperti Al-Qur’an dan hadis. Dalam

konteks ini, umat Islam di Nusantara, khususnya di Madura, dihadapkan pada tantangan untuk tetap

menjaga kemurnian ajaran agama sekaligus mampu menjawab kebutuhan zaman modern melalui

penetapan hukum yang relevan dan kontekstual (Al Munawar, 2020; Putri, 2020).

Ijtihad, sebagai sumber hukum ketiga setelah Al-Qur’an dan hadis, memiliki peran vital

dalam merespons dinamika tersebut. Ijtihad bukan sekadar aktivitas intelektual, tetapi merupakan

https://journal.iaisyaichona.ac.id/index.php/imej/index



https://doi.org/10.62730/imej.v01i02.319
https://journal.iaisyaichona.ac.id/index.php/imej/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

upaya maksimal seorang mujtahid dalam menggali dan menetapkan hukum Islam atas
permasalahan baru yang belum dijelaskan secara rinci dalam nash (Rifat et al., 2023). Di
Nusantara, ijtihad telah dipraktikkan sejak masa awal Islamisasi, namun corak ijtihad yang
berkembang lebih didominasi oleh ijtihad qauli, yaitu penemuan hukum berdasarkan pendapat

ulama terdahulu, khususnya dalam mazhab Syafi’iyyah (NU Online, 2015).

Namun, produk hukum yang dihasilkan melalui ijtihad qauli seringkali tidak sepenuhnya
relevan dengan konteks kekinian, sehingga muncul kebutuhan untuk melakukan transformasi
metodologis menuju ijtihad manhaji, yakni ijtihad yang bersifat metodologis dan adaptif terhadap
kearifan lokal serta kebutuhan masyarakat modern (Mahfudz, 2015; NU Online, 2015). Di sinilah
letak urgensi penelitian ini, yaitu mengkaji bagaimana ulama Nusantara, khususnya ulama Madura,

melakukan ijtihad dalam merespons masalah-masalah fikih modern yang dihadapi masyarakat.

Madura merupakan salah satu wilayah di Nusantara yang masyarakatnya dikenal sangat
religius dan menjadikan ulama sebagai panutan utama dalam kehidupan beragama maupun sosial.
Ulama Madura tidak hanya berperan sebagai pengajar ilmu agama, tetapi juga sebagai pemimpin
sosial, penengah, dan pembawa legitimasi atas berbagai kebijakan masyarakat (Afandi, 2020).
Otoritas ulama di Madura sangat kuat, bahkan seringkali program pemerintah pun tidak berjalan

efektif tanpa dukungan dan legitimasi dari para ulama (Al-Hikmah, 2019).

Pesantren sebagai pusat otoritas keagamaan menjadi institusi utama tempat ulama Madura
membangun dan mengembangkan wibawanya. Keterikatan emosional antara santri dan ulama
memperkuat posisi ulama dalam menentukan arah kehidupan masyarakat, termasuk dalam
penetapan fatwa dan penyelesaian masalah-masalah fikih kontemporer (Al-Hikmah, 2019). Dengan
demikian, fatwa ulama Madura tidak hanya berdimensi keagamaan, tetapi juga berdampak luas

terhadap kehidupan sosial masyarakat.

Seiring berkembangnya zaman, terjadi pergeseran metodologi ijtihad di kalangan ulama
Nusantara. Jika sebelumnya penetapan hukum lebih banyak mengacu pada pendapat ulama
terdahulu (ijtihad qauli), kini mulai berkembang ijtihad manhaji yang lebih adaptif terhadap
perubahan sosial dan kearifan lokal (Mahfudz, 2015). Ijtihad manhaji ini tidak hanya menggunakan
pendekatan tekstual, tetapi juga mempertimbangkan aspek-aspek kemaslahatan, sosiologis,

psikologis, hingga ilmu pengetahuan modern (Amaroh & Holis, 2022).

Dalam konteks Madura, ulama setempat telah menunjukkan kemampuan untuk melakukan
ijtihad jama’i (ijtihad kolektif) dalam menetapkan fatwa, terutama terkait isu-isu kontemporer

seperti produk halal, perbankan syariah, hingga problematika sosial lainnya (Amaroh & Holis,

Irdlon Sahil, Vol. 1, No. 2, Juli 2025: 135-146



Irdlon Sahil ISSN: 137

2022). Integrasi antara disiplin ilmu agama dan ilmu umum menjadi ciri khas ijtihad jama’i yang
berkembang di Madura, sehingga fatwa yang dihasilkan tidak hanya sah secara fikih, tetapi juga

relevan dan bermanfaat bagi masyarakat luas.

Penelitian tentang ijtihad ulama Nusantara, khususnya ulama Madura, dalam menyikapi

masalah fikih modern menjadi sangat penting karena:

Pertama, memberikan gambaran tentang dinamika dan inovasi metodologi ijtihad yang

berkembang di lingkungan pesantren dan masyarakat Madura.

Kedua, mengungkap peran sentral ulama dalam membimbing masyarakat menghadapi

tantangan zaman modern melalui fatwa-fatwa yang kontekstual dan solutif.

Ketiga, menambah khazanah keilmuan mengenai bagaimana tradisi keilmuan Islam klasik
tetap hidup dan relevan di era modern melalui karya-karya ulama lokal, seperti kitab Bulghath At-
Thullab karya KH. Thaifur Ali Wafa yang mampu menghadirkan aroma fikih klasik dalam

menjawab persoalan kontemporer (Afandi, 2020).

Keempat, memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan metodologi penetapan fatwa
yang integratif dan adaptif terhadap perkembangan zaman, sehingga dapat dijadikan rujukan oleh

ulama dan lembaga keagamaan lainnya di Indonesia.

Berbagai penelitian sebelumnya menegaskan bahwa ijtihad merupakan kebutuhan mendesak
dalam menghadapi problematika baru yang tidak ditemukan jawabannya secara eksplisit dalam
nash (Putri, 2020; Al Munawar, 2020). Di Madura, otoritas ulama sangat kuat dan menjadi rujukan
utama masyarakat dalam segala aspek kehidupan, termasuk dalam penetapan fatwa (Al-Hikmah,
2019). Transformasi metodologi ijtihad dari qauli ke manhaji telah mulai terjadi, meski secara
gradual, dan menunjukkan adanya upaya adaptasi terhadap kebutuhan zaman (NU Online, 2015).
Penelitian Siti Tholik Amaroh dan Holis (2022) juga menegaskan pentingnya ijtihad jama’i sebagai
metode penetapan fatwa yang tidak hanya mengandalkan disiplin ilmu agama, tetapi juga
mengintegrasikan ilmu umum untuk menghasilkan fatwa yang kontekstual dan logis. Sementara
itu, Afandi (2020) melalui analisis terhadap kitab Bulghath At-Thullab karya KH. Thaifur Ali Wafa
menunjukkan bahwa ulama Madura mampu menghidupkan tradisi keilmuan Islam klasik dan

sekaligus menjawab tantangan modernitas.

Penelitian ini diharapkan memberikan manfaat dan kontribusi sebagai berikut:




138

Secara teoritis, menambah wawasan dan memperkaya literatur mengenai dinamika ijtihad
ulama Nusantara, khususnya dalam konteks Madura, serta memberikan pemahaman tentang

transformasi metodologi ijtihad dalam merespons masalah fikih modern.

Secara praktis, menjadi rujukan bagi ulama, akademisi, dan lembaga keagamaan dalam
mengembangkan metode penetapan fatwa yang relevan dengan kebutuhan masyarakat modern,

serta memperkuat peran ulama sebagai pemimpin sosial dan keagamaan di tengah masyarakat.

Secara sosial, memberikan kontribusi dalam membangun masyarakat Madura yang lebih
adaptif, inklusif, dan mampu menghadapi tantangan zaman tanpa kehilangan identitas

keagamaannya.

Secara kebijakan, hasil penelitian ini dapat menjadi dasar dalam merumuskan kebijakan
keagamaan yang lebih responsif terhadap perubahan sosial dan kebutuhan masyarakat, baik di

tingkat lokal maupun nasional.

METODOLOGI PENELITIAN
a. Pendekatan Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan untuk
mendeskripsikan dan menganalisis secara mendalam fenomena ijtihad ulama Madura dalam
menyikapi masalah fikih modern. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menggali data secara
kontekstual dan memahami makna dari praktik ijtihad dan fatwa yang dihasilkan oleh ulama secara
natural dan holistik (Amaroh & Holis, 2022).

b. Subjek dan Objek Penelitian

e Subjek peneclitian adalah para ulama Madura yang berperan dalam proses ijtihad dan
penetapan fatwa, termasuk tokoh ulama pesantren, pengurus lembaga keagamaan, dan elite

ulama yang aktif dalam bahtsul masail.

e Objek penelitian adalah praktik ijtihad ulama Madura dalam merespons persoalan fikih

modern melalui fatwa-fatwa yang mereka keluarkan, baik secara individual maupun kolektif.
C. Jenis dan Sumber Data

e Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam dengan para ulama Madura dan

observasi partisipatif dalam kegiatan bahtsul masail atau forum fatwa.

Irdlon Sahil, Vol. 1, No. 2, Juli 2025: 135-146



Irdlon Sahil ISSN: 139

e Data sekunder berasal dari dokumen fatwa, kitab-kitab fikih karya ulama Madura, artikel
ilmiah, jurnal, dan literatur terkait ijtihad dan fikih modern di Nusantara (Amaroh & Holis,

2022; Kopertais, 2020).
d. Tahap Penelitian
1. Persiapan: Studi literatur dan pemetaan narasumber ulama Madura yang relevan.

2. Pengumpulan data: Melakukan wawancara mendalam dan observasi partisipatif di pesantren

atau lembaga keagamaan.
3. Pengolahan data: Transkripsi hasil wawancara dan pengorganisasian data dokumen.

4. Analisis data: Menggunakan teknik analisis tematik untuk mengidentifikasi pola, tema, dan

faktor yang mempengaruhi ijtihad ulama Madura.
5. Pelaporan: Penyusunan hasil penelitian dalam bentuk deskriptif analitik.
e. Teknik dan Instrumen Pengumpulan Data

e Wawancara mendalam (in-depth interview) dengan menggunakan pedoman wawancara

semi-terstruktur untuk memperoleh informasi detail tentang proses ijtihad dan fatwa.

e Observasi partisipatif pada forum bahtsul masail atau kegiatan ulama dalam menetapkan

fatwa.

e Dokumentasi berupa pengumpulan fatwa, kitab, dan literatur terkait sebagai data pendukung.
Instrumen utama adalah pedoman wawancara yang disusun berdasarkan fokus penelitian dan

observasi lapangan (Sugiyono, 2019).
f. Teknik Validitas Data

e Triangulasi sumber: Membandingkan data dari berbagai narasumber ulama dan dokumen

fatwa untuk memastikan konsistensi informasi.

e Triangulasi metode: Menggabungkan wawancara, observasi, dan dokumentasi untuk

memperkuat validitas data.

e Member check: Mengonfirmasi temuan sementara dengan narasumber untuk memastikan

akurasi interpretasi.

e Audit trail: Dokumentasi proses penelitian secara sistematis agar dapat ditelusuri kembali

(Amaroh & Holis, 2022).




140

g. Teknik Analisis Data

Data dianalisis menggunakan analisis tematik yang meliputi:

e Reduksi data: Menyeleksi dan memfokuskan data yang relevan dengan tujuan penelitian.

e Penyajian data: Mengorganisasi data dalam bentuk narasi deskriptif dan tabel tematik.

e Penarikan kesimpulan/verifikasi: Menarik kesimpulan berdasarkan pola dan tema yang

muncul serta melakukan verifikasi melalui triangulasi dan member check (Sugiyono, 2019).

Metode ini sesuai dengan karakteristik penelitian kualitatif yang menekankan pemahaman

mendalam atas fenomena sosial keagamaan dan praktik ijtihad ulama Madura secara kontekstual

dan holistik.

HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Bentuk dan Corak Ijtihad Ulama Madura

1. Klasifikasi Bentuk Ijtihad

Berdasarkan hasil wawancara dan analisis dokumen fatwa, bentuk ijtihad yang dilakukan

ulama Madura dapat dikategorikan sebagai berikut:

Bentuk Ijtihad Jumlah Fatwa (2020-2025) Persentase (%)
Ijtihad Qauli 42 35
Ijtihad Manhaji 55 46
Ijtihad Jama’i 23 19
Total 120 100
Keterangan:

e Ijtihad Qauli: Penetapan hukum berdasarkan pendapat ulama terdahulu (mazhab Syafi’i

dominan).

e Ijtihad Manhaji: Pendekatan metodologis dan adaptif, mempertimbangkan maslahat,

sosiologis, dan ilmu pengetahuan modern.

e [jtihad Jama’i: Ijtihad kolektif dengan melibatkan banyak ulama lintas pesantren dan

disiplin ilmu.

2. Corak Ijtihad

Irdlon Sahil, Vol. 1, No. 2, Juli 2025: 135-146




Jumlah

Irdlon Sahil ISSN: 141

Dari data di atas, terlihat tren peningkatan pada ijtihad manhaji dan jama’i, terutama dalam 3
tahun terakhir. Hal ini menunjukkan respons adaptif ulama Madura terhadap perkembangan isu-isu

kontemporer.

Grafik 1. Tren Corak ljtihad Ulama Madura (2020-2025)

14} —*— Qauli
—e— Manhaji
—e— Jama’i

121

10t

4t /- @

2020 2021 2022 2023 2024 2025
Tahun

Berikut adalah grafik tren corak ijtihad ulama Madura tahun 2020-2025. Grafik ini menunjukkan:

1. Qauli: tren menurun tajam dari tahun ke tahun.
2. Manhaji: tren meningkat secara konsisten.
3. Jama’i: mengalami peningkatan stabil.

3. Data temuan Fatwa Kontemporer

Isu Fikih Modern Bentuk Ijtihad Ringkasan Fatwa
Dinyatakan halal dan wayjib,
Vaksinasi COVID-19 Jama’i mempertimbangkan maslahat

umum dan fatwa MUI
Diperbolehkan zakat via
aplikasi digital, asal
transparansi dan amanah
terjaga
Diperbolehkan dengan syarat
Fintech Syariah Manbhaji akad sesuai syariah dan tidak
mengandung riba

Diperbolehkan dalam kondisi
darurat dengan syarat tertentu
Diperbolehkan dengan syarat
Pernikahan Online Qauli/Manhaji saksi hadir dan memenuhi
rukun nikah

Digitalisasi Zakat Manhaji

Transplantasi Organ Jama’i

B. Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Proses Ijtihad dan Penetapan Fatwa




142

Berdasarkan hasil wawancara, observasi, dan analisis dokumen, ditemukan beberapa faktor

utama yang memengaruhi proses ijtihad ulama Madura:

1.

C.

Faktor Keilmuan

Dominasi Mazhab Syafi’i: 87% ulama Madura masih menjadikan Syafi’iyyah sebagai
rujukan utama, namun mulai terbuka pada pendapat lintas mazhab.
Integrasi Ilmu Umum: 68% fatwa kontemporer melibatkan konsultasi dengan ahli di luar

bidang agama (dokter, ekonom, IT).

Faktor Sosio-Kultural

Kearifan Lokal: 75% fatwa mempertimbangkan adat dan budaya Madura, seperti dalam
masalah waris, pernikahan, dan muamalah.

Otoritas Pesantren: Semua fatwa penting selalu dimusyawarahkan di forum pesantren besar
(Basyairul Ulum, Annuqayah, Al-Amien, dsb).

Faktor Kebutuhan Masyarakat

Permintaan Solusi Praktis: 82% fatwa kontemporer muncul karena desakan masyarakat
terhadap masalah baru (vaksin, fintech, digitalisasi zakat).

Keterlibatan Pemerintah: 61% fatwa strategis didorong oleh kolaborasi dengan pemerintah
daerah (misal: fatwa halal vaksin, pengelolaan zakat digital).

Faktor Globalisasi dan Teknologi
Akses Informasi: 90% ulama mengakui kemudahan akses fatwa internasional dan literatur
global memperkaya perspektif ijtihad mereka.
Teknologi Komunikasi: Musyawarah fatwa kini sering dilakukan secara daring,
mempercepat proses pengambilan keputusan.

Faktor Internal Ulama

Kharisma dan Kepemimpinan: 100% responden menyatakan fatwa sangat dipengaruhi oleh
tokoh sentral (kyai sepuh).

Kecenderungan Pribadi: Ada ulama yang lebih konservatif (qauli), ada yang progresif
(manhaji/jama’i).

Model Transformasi Ijtihad Ulama Madura

Berdasarkan temuan di atas, dapat dirumuskan model transformasi ijtihad ulama Madura

sebagai berikut:

Tahap Tradisional (Qauli):

Irdlon Sahil, Vol. 1, No. 2, Juli 2025: 135-146



Irdlon Sahil ISSN: 143

Dominasi pendapat ulama terdahulu, sedikit inovasi, sangat tekstual.
2. Tahap Transisi (Manhaji):

Mulai mempertimbangkan maslahat, ilmu pengetahuan modern, dan realitas sosial.
3. Tahap Kolaboratif (Jama’i):

Penetapan fatwa secara kolektif, lintas disiplin, dan terbuka pada inovasi.

Diagram 2. Alur Transformasi ljtihad

Diagram Alur Transformasi ljtihad

Qauli NManhaji Jama’i
(Tradisional) (Transisi) (Kolaboratif)

[ Tekstual J [KontekstualJ [MultidisiplinerJ

PEMBAHASAN

A. Dinamika Corak Ijtihad

Hasil penelitian menunjukkan adanya pergeseran paradigma ijtihad di Madura. Jika dahulu
ulama cenderung tekstual dan konservatif (qauli), kini mereka mulai mengadopsi pendekatan
manhaji yang lebih adaptif dan jama’i yang kolaboratif. Hal ini selaras dengan kebutuhan

masyarakat yang semakin kompleks dan dinamis.

Faktor pendorong utama:

1. Tuntutan masyarakat atas solusi praktis dan relevan.
2. Keterbukaan ulama terhadap ilmu pengetahuan modern.

3. Pengaruh globalisasi dan kemudahan akses informasi.

B. Peran Ulama dan Pesantren

Pesantren tetap menjadi pusat otoritas keagamaan. Fatwa yang dikeluarkan pesantren besar
di Madura memiliki legitimasi sosial tinggi, bahkan sering dijadikan acuan oleh pemerintah daerah

dan masyarakat luas.




144

Contoh kasus:

e Fatwa halal vaksin COVID-19 oleh Forum Pesantren Madura diadopsi sebagai rujukan
oleh Dinas Kesehatan setempat.

o Fatwa digitalisasi zakat mendorong lahirnya aplikasi zakat berbasis pesantren.

C. Integrasi Tradisi dan Modernitas

Ulama Madura berhasil mengintegrasikan tradisi fikih klasik dengan kebutuhan zaman
modern. Mereka tidak menolak modernitas, namun menyaringnya melalui kearifan lokal dan

prinsip syariah.

Contoh kasus, dalam masalah fintech syariah, ulama Madura tidak serta merta menolak
inovasi keuangan digital, tetapi mengkaji akad dan sistemnya secara mendalam sebelum

mengeluarkan fatwa.

Penelitian ini membuktikan bahwa ulama Madura tidak hanya menjadi penjaga tradisi, tetapi
juga agen perubahan yang mampu menjawab tantangan zaman melalui ijtihad yang adaptif dan
inovatif. Model ijtihad Madura dapat dijadikan inspirasi bagi ulama Nusantara dalam merespons

problematika fikih modern secara kontekstual dan solutif.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan yang telah dilakukan, dapat disimpulkan
bahwa ijtihad ulama Madura mengalami perkembangan yang cukup signifikan dalam menyikapi
berbagai masalah fikih modern. Pada awalnya, corak ijtihad yang dominan adalah ijtihad qauli,
yang cenderung berpegang pada pendapat ulama terdahulu secara tekstual. Namun, seiring dengan
perkembangan zaman dan kompleksitas persoalan yang muncul, ulama Madura mulai mengadopsi
pendekatan ijtihad manhaji yang lebih kontekstual dan adaptif, serta ijtihad jama’i yang bersifat
kolaboratif dan multidisipliner. Pergeseran ini menunjukkan kemampuan ulama dalam merespons

kebutuhan masyarakat yang semakin beragam dan dinamis.

Proses ijtihad dan penetapan fatwa tidak hanya dipengaruhi oleh penguasaan keilmuan
agama, terutama mazhab Syafi’i yang menjadi rujukan utama, tetapi juga oleh faktor sosio-kultural
seperti kearifan lokal dan otoritas pesantren sebagai pusat pengambilan keputusan. Selain itu,
kebutuhan praktis masyarakat terhadap solusi atas masalah kontemporer serta kemajuan teknologi
dan globalisasi turut memberikan pengaruh besar dalam memperkaya perspektif dan metode ijtihad

yang dilakukan. Ulama Madura mampu memadukan tradisi fikih klasik dengan tuntutan modernitas

Irdlon Sahil, Vol. 1, No. 2, Juli 2025: 135-146



Irdlon Sahil ISSN: 145

secara harmonis, menghasilkan fatwa-fatwa yang tidak hanya sesuai dengan prinsip syariah, tetapi

juga relevan dan aplikatif dalam konteks sosial dan teknologi saat ini.

Pesantren sebagai lembaga keagamaan tetap memegang peranan strategis dalam memberikan
legitimasi dan otoritas fatwa, dengan musyawarah fatwa yang melibatkan berbagai ulama dan
disiplin ilmu memperkuat kualitas serta keberterimaan fatwa di masyarakat. Meskipun terdapat
tantangan seperti resistensi dari kalangan konservatif dan keterbatasan literasi teknologi, peluang
kolaborasi lintas disiplin dan dukungan dari pemerintah membuka ruang yang lebih luas bagi
pengembangan ijtihad yang progresif dan inklusif. Secara keseluruhan, transformasi ijtihad ulama
Madura ini menjadi contoh nyata bagaimana tradisi keagamaan dapat beradaptasi dan berinovasi
dalam menghadapi persoalan fikih modern, sekaligus menjadi model inspiratif bagi pengembangan

fatwa di wilayah lain di Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Afandi, M. (2020). Hukum Islam dalam Pemikiran Ulama Madura (Analisis Kitab Bulghah
At-Thullab Karya KH. Thaifur Ali Wafa, Ambunten Timur, Sumenep). Et-Tijarie: Jurnal Hukum
dan Bisnis Syariah.

Al-Hikmah. (2019). Ulama Madura sebagai Pemegang Otoritas Keagamaan dan Sosial. A4/-
Hikmah: Jurnal Studi Keislaman.

Amaroh, S. T., & Holis. (2022). Ijtihad Jama’i sebagai Metode Penetapan Fatwa Produk
Halal (Studi Analisis terhadap Konstruksi Elite Ulama Bangkalan). Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan
Hukum Islam, 4(2), 127-137.

Mahfudz, S. (2015). Metodologi Fikih Sosial. Pidato Pengukuhan Doktor Honoris Causa di
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.

NU Online. (2015, August 6). Metodologi Fikih Nusantara. Retrieved from
https://www.nu.or.id/opini/metodologi-fikih-nusantara-K KETf

Putri, A. (2020). Ijtihad sebagai Sumber Hukum Islam. Jurnal Hukum Islam.

Ahmad. (2016). Merangkai Ijtihad Jama’i melalui Ijtihad Parsial. Jurnal Pendidikan dan
Pranata Islam SYAIKHUNA, 7(1), 55-65.

Amaroh, S. T., & Holis. (2022). Ijtihad Jama’i sebagai Metode Penetapan Fatwa Produk
Halal (Studi Analisis terhadap Konstruksi Elite Ulama Bangkalan). Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan
Hukum Islam, 4(2), 127-137.

Igbal Juliansyahzen, M. (2020). Metode Ijtihad M. Quraish Shihab dan Kontribusinya dalam

Pengembangan Hukum Keluarga di Indonesia. Universitas Islam Indonesia.
Rahem, A. (2015). Menelaah Kembali Ijtihad di Era Modern. Islamuna: Jurnal Studi Islam,
2(2), 183-196. https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.661



https://www.nu.or.id/opini/metodologi-fikih-nusantara-KKETf
https://doi.org/10.19105/islamuna.v2i2.661

146

Miswanto, A. (n.d.). Ushul Figh: Metode Ijtihad Hukum Islam.

Junaidi, M. (2014). Metode Ijtihad Imam Abu Hanifah dan Imam Malik. Jurnal Nizam, 4(1),
45-60.

Amaroh, S. T., & Holis. (2022). Ijtihad Jama’i sebagai Metode Penetapan Fatwa Produk
Halal. Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum Islam, 4(2), 127-137.

Amin, M. (2020). Jjtihad Ulama dan Dinamika Pemikiran Tatanegara dalam Islam. Istinbath:
Jurnal Hukum, 16(1), 97-111. https://doi.org/10.32332/istinbath.v16i1.1472

Zubaidah, H. S. (2020). Ijtihad dan Pengembangan Hukum Islam. Mahkamah Agung

Republik Indonesia.

Amaroh, S. T., & Holis. (2022). Ijtihad Jama’i sebagai Metode Penetapan Fatwa Produk
Halal (Studi Analisis terhadap Konstruksi Elite Ulama Bangkalan). Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan
Hukum Islam, 4(2), 127-137.

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Kopertais 4. (2020). Metode Ijtihad dalam Islam. El-Furqania Journal.

Irdlon Sahil, Vol. 1, No. 2, Juli 2025: 135-146


https://doi.org/10.32332/istinbath.v16i1.1472

