Journal of Economic and Islamic Research Vol. 4 No. 1 November (2025)

IMPLEMENTASI TRADISI “BASOKEK” DI MINANGKABAU DALAM SISTEM
PEMBAGIAN ZAKAT HASIL PERTANIAN MELALUI ACARA “MANDO’'A”
MENURUT PERSPEKTIF EKONOMI ISLAM

Fandi Ahmad Marlion!, Azifah Hidayati?, Farid Ahmad Marlion 3, Siska Putri4,
Miftahul Jannah®

Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkarl234°
E-Mail: fandiahmadmarlion@ gmail.com?!, azifahhiidayati@ gmail.com?,
faridahmad marlion@uinmybatusangkar.ac.id?, siskaputrinyroberta@ gmail.com?,

ghessa28@gmail.com®

ABSTRACT

This study examines the implementation of the Basokek tradition within the system of distributing
agricultural zakat through the Mando'a ceremony in Minangkabau from an Islamic perspective.
The Basokek tradition is a mechanism for distributing agricultural zakat that is integrated with
local wisdom and thanksgiving rituals. The research employs a qualitative method with a field
study approach conducted in the Lima Kaum District, Tanah Datar Regency. The findings indicate
that Basokek serves asan effective means of zakat distribution, strengthening social solidarity and
zakat awareness among farmers. However, several inconsistencies with figh principles were also
identified, particularly concerning the determination of eligible recipients (mustahik), the accuracy
of zakat rate calculations, and the payment frequency. This tradition can be categorized as 'urf
sahih (valid custom) as long as it remains aligned with the maqgashid al-shariah (objectives of
Islamic law). To optimize the function of zakat, this study proposes an integrative model that blends
local wisdom with modern zakat governance through culture-based education, institutional
collaboration, and the optimization of community leaders' roles as communal amil (zakat
collectors)

Keywords: Basokek, Agricultural Zakat, Mando’a, ‘Urf, Maqasid al-Shariah, Zakat Governance

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji implementasi tradisi Basokek dalam sistem pembagian zakat hasil
pertanian melalui acara Mando'a di Minangkabau dari perspektif Islam. Tradisi Basokek
merupakan mekanisme distribusi zakat pertanian yang terintegrasi dengan kearifan lokal
dan ritual syukuran. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan
pendekatan studi lapangan di Kecamatan Lima Kaum, Kabupaten Tanah Datar. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa Basokek berfungsi sebagai sarana distribusi zakat yang
efektif dalam memperkuat solidaritas sosial dan kesadaran berzakat di kalangan petani.
Namun, ditemukan juga beberapa ketidaksesuaian dengan prinsip fikih, terutama dalam hal
penentuan mustahik, akurasi perhitungan kadar zakat, dan frekuensi pembayaran. Tradisi
ini dapat dikategorikan sebagai ‘urf shahih selama tetap selaras dengan magashid al-
shariah. Untuk mengoptimalkan fungsi zakat, penelitian ini mengusulkan model integratif
yang memadukan kearifan lokal dengan tata kelola zakat modern melalui edukasi berbasis
( |

l 6711


mailto:fandiahmadmarlion@gmail.com
mailto:azifahhiidayati@gmail.com
mailto:faridahmadmarlion@uinmybatusangkar.ac.id
mailto:siskaputrinyroberta@gmail.com
mailto:ghessa28@gmail.com

Journal of Economic and Islamic Research Vol. 4 No. 1 November (2025)

budaya, kolaborasi kelembagaan, dan optimalisasi peran tokoh masyarakat sebagai amil
komunitas..

Kata Kunci: Basokek, Zakat Pertanian, Mando’a, ‘Urf, Maqashid Syariah, Tata Kelola
Zakat.

PENDAHULUAN

Wacana global mengenai keuangan sosial Islam (Islamic social finance) semakin
menyoroti peran sentral zakat, tidak hanya sebagai kewajiban teologis, tetapi juga sebagai
instrumen vital untuk keadilan distributif dan pemberdayaan ekonomi. Dalam konteks
ekonomi agraris, zakat pertanian (zakat al-zuru’) memegang peranan krusial dalam
menopang ketahanan pangan dan mereduksi kemiskinan di tingkat akar rumput (Affan,
2023). Meskipun demikian, studi kontemporer tentang manajemen zakat sebagian besar
terpolarisasi pada efektivitas lembaga formal (Amil), seperti BAZNAS atau LAZ, dan tata
kelolanya (Alwi, 2017).

Fokus yang dominan pada institusionalisasi formal ini seringkali mengabaikan
realitas empiris di banyak komunitas Muslim, di mana praktik zakat terdesentralisasi
berbasis komunitas masih bertahan dan terintegrasi secara mendalam dengan kearifan lokal
(urf). Fenomena "living law" atau "living ‘urf" ini menghadirkan sebuah dialektika
kompleks antara yurisprudensi Islam normatif (figh) dan praktik sosial-budaya yang telah
mengakar. Di satu sisi, figh memberikan kerangka kerja yang rigid mengenai parameter
zakat termasuk nishab (ambang batas), haul (periode), kadar (persentase), dan alokasi yang
ketat kepada delapan kategori penerima (asnaf) yang ditentukan secara eksplisit dalam Al-
Quran (At-Taubah: 60). Sementara itu, di Minangkabau muncul praktik tradisional yang
dikenal dengan tradisi “Basokek” sebuah mekanisme sosial lokal dalam pengelolaan zakat
hasil pertanian yang dilaksanakan secara langsung melalui acara ‘“mando’a”, yaitu
semacam acara syukuran atas hasil panen dengan mengundang tokoh agama “urang siak”,
tokoh adat, tokoh masyarakat, karib kerabat dan masyarakat sekitar rumah orang yang akan
berzakat. Melalui Basokek, petani membagikan zakat secara personal kepada mustahik
seperti fakir miskin, janda tua, serta lembaga keagamaan dalam suatu acara ritual yang
memperkuat nilai sosial gotong-royong dan solidaritas komunitas, pendekatan ini tidak
hanya memenuhi ketentuan syariat zakat, tetapi juga memperkuat jaringan sosial dan
ketahanan keluarga di tengah berbagai dinamika sosial ekonomi yang dihadapi masyarakat
agraris (Elimartati etal., 2021)

Di tengah dinamika modernisasi dan institusionalisasi zakat, tradisi lokal seperti

Basokek di Minangkabau menunjukkan bagaimana pengelolaan zakat hasil pertanian dapat

( )|

l 67ZJ



Journal of Economic and Islamic Research Vol. 4 No. 1 November (2025)

berjalan efektif melalui mekanisme komunitas yang mengedepankan nilai-nilai sosial dan
budaya lokal. Tradisi Basokek yang digelar lewat acara mando'a tidak hanya berperan
sebagai ritual spiritual tetapi juga sebagai wahana penguatan solidaritas sosial antar pelaku
zakat dan penerima zakat (mustahik) seperti fakir miskin dan lembaga keagamaan,
sehingga memperkokoh ketahanan sosial-ekonomi masyarakat agraris (Elimartati et al.,
2021). Praktik ini sejalan dengan konsep zakat sebagai instrumen pemberdayaan ekonomi
yang tidak hanya memenuhi aspek ritual kewajiban agama, tetapi juga mendukung
pengentasan kemiskinan berbasis komunitas (Affan, 2023).

Namun demikian, fenomena ini memperlihatkan gap antara tradisi lokal dan standar
formal zakat dalam perspektif figh dan ekonomi syariah modern. Mekanisme tradisional
Basokek yang bersifat semi-formal ini belum sepenuhnya terintegrasi dengan sistem zakat
institusional yang mengatur nisab, kadar zakat, dan tata kelola distribusi secara resmi dan
transparan. Selain itu, masih terdapat tantangan dalam mengoptimalkan potensi zakat hasil
pertanian sebagai instrumen pemberdayaan ekonomi, mengingat keterbatasan manajemen
dan pemahaman tentang figh zakat yang sempurna di komunitas petani (Rusanti & Sofyan,
2023).

Disamping itu, keterlibatan tokoh agama dan tokoh adat dalam acara mando'a yang
menjadi wadah Basokek, mencerminkan integrasi nilai keagamaan dan sosial budaya yang
memiliki potensi besar untuk meningkatkan kesadaran dan kepatuhan dalam pembayaran
zakat hasil pertanian. Pendekatan ini memberikan alternatif tata kelola zakat yang lebih
inklusif dan berakar pada budaya lokal tanpa harus mengorbankan prinsip-prinsip figh
zakat (Arifuzzaki etal., 2024; Elimartati et al., 2021)

Lebih lanjut, beberapa penelitian terdahulu telah mengkaji tradisi Basokek di
Minangkabau, seperti studi oleh Elimartati et al. (2021) yang menyoroti peran Basokek
dalam memperkuat ketahanan keluarga dan solidaritas sosial melalui zakat hasil pertanian,
serta penelitian Putri (2018) yang membahas kontribusi Basokek pada peningkatan
ekonomi masyarakat lokal dari perspektif hukum Islam. Selain itu, studi Nasution (2022)
dan Sonia Amanda (2021) memfokuskan pada pelaksanaan dan minat masyarakat dalam
pembayaran zakat pertanian secara manual dan formal di tingkat desa. Namun, penelitian-
penelitian tersebut belum secara khusus mengkaji integrasi antara tradisi Basokek dengan
ritual mando'a sebagai sarana spiritual dan sosial dalam pengelolaan zakat hasil pertanian
dari perspektif figh zakat modern.

Penelitian ini  bertujuan untuk menganalisis bagaimana implementasi tradisi Basokek

melalui mando'a dapat dipadukan dengan ketentuan syariah untuk menciptakan sistem

( )|

l 673]



Journal of Economic and Islamic Research Vol. 4 No. 1 November (2025)

pembagian zakat hasil pertanian yang efektif, berkeadilan, dan berakar pada kearifan lokal.
Penelitian ini sekaligus memberikan kontribusi baru pada studi ekonomi syariah dengan
mengangkat dimensi ritual dan budaya dalam pengelolaan zakat pertanian di Minangkabau.
METODE PENELITIAN

Metode penelitian dalam penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
jenis penelitian lapangan (field research) yang bertuyjuan untuk memahami secara
mendalam fenomena implementasi tradisi Basokek dalam sistem pembagian zakat hasil
pertanian melalui acara mando'a dari perspektif Islam. Penelitian dilakukan di Kecamatan
Lima Kaum, Kabupaten Tanah Datar, Sumatera Barat, tempat tradisi Basokek masih
berlangsung dan relevan dengan fokus kajian. Pendekatan kualitatif dipilih karena dapat
menggali nilai-nilai sosial dan budaya serta makna ritual yang tidak dapat terukur dengan
metode kuantitatif.

Sumber data yang digunakan terdiri atas data primer dan data sekunder. Data
primer diperoleh langsung dari pelaku tradisi, yakni petani sebagai muzakki, penerima
zakat (mustahik), dan tokoh masyarakat setempat yang berperan dalam pelaksanaan
Basokek. Data sekunder berupa dokumentasi, literatur, dan referensi terkait zakat
pertanian, tradisi Basokek, serta perspektif figh zakat sebagai dasar analisis. Pengumpulan
data dilakukan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan menggunakan
pedoman wawancara terstruktur, serta dokumentasi berupa foto dan rekaman suara untuk
memperkuat validitas data.

Data yang diperoleh selanjutnya dianalisis secara deskriptif kualitatif melalui tahap reduksi
data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Analisis ini dilakukan dengan
menginterpretasikan temuan berdasarkan perspektif figh zakat dan kearifan lokal
Minangkabau agar dapat memberikan gambaran lengkap mengenai pelaksanaan tradisi
Basokek dalam acara mando'a sebagai sistem pembagian zakat hasil pertanian yang
berkeadilan dan sesuai syariah. Dengan metode ini, penelitian mampu menangkap
kompleksitas sosial, budaya, dan agama yang melekat pada praktik zakat dalam komunitas
Minangkabau.
HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Implementasi Tradisi Basokek dalam Distribusi Zakat Pertanian
Zakat pertanian yaitu zakat yang dikeluarkan atau dibayarkan yang dihasilkan
bumi. Artinya semua yang diperoleh berupa pemasukan yang bersumber dari hasil
pertanian baik berupa biji-bijian, umbi umbian, sayur-sayuran, buah-buahan, rumput-

rumputan dan lain sebagainya walaupun dihasilkkan dalam waktu perminggu, perbulan,

( )|

l 674]



Journal of Economic and Islamic Research Vol. 4 No. 1 November (2025)

atau sewaktu-waktu semuanya wajib dikeluarkan zakatnya. Zakat pertanian padi ialah

zakat pertanian yang dibayarkan atau dikeluarkan dalam bentuk padi yang bisa

dibayarkan atau wajib zakat apabila sudah mencapai nishab, serta tidak ada haul

baginya, karena dikeluarkan ketika panen telah selesai (Firdaus & Sartika, 2022)

Zakat memiliki manfaat yang besar baik untuk muzakki, mustahik harta yang
dizakatkan maupun bagi masyarakat. Dalam aplikasinya, zakat hasil pertanian
dilakukan sesuai dengan ketentuan yang telah ditetapkan dalam syariat Islam yaitu
nisab zakat pertanian adalah sebesar 5 wasaq atau setara dengan 653 kg gabah / 522 kg
beras. Zakat pertanian merupakan kategori zakat yang berbeda dengan zakat lainnya
karena dikeluarkan ketika panen tanpa menunggu waktu satu tahun (Asmadia &
Andriany, 2024)

Penelitian ini mengungkap bahwa tradisi Basokek di Kecamatan lima kaum
berfungsi sebagai mekanisme utama dalam pendistribusian zakat hasil pertanian (zakat
al-zuru’). Prosesnya dimulai setelah panen padi, dimana muzakki (pemberi zakat)
mengundang kerabat, tetangga, tokoh adat, dan tokoh agama untuk menghadiri acara
Mando'a  (syukuran) di  kediamannya  (Putri, 2018). Secara  operasional,
implementasinya dapat dipetakan sebagai berikut:

A. Mekanisme dan Ritual: Tradisi Basokek dilaksanakan setelah panen padi.
Muzakki (pemberi zakat) mengundang tokoh agama (urang siak), tokoh adat, karib
kerabat, dan masyarakat sekitar untuk menghadiri acara “Mandoa” di
kediamannya. Inti dari acara ini adalah pembagian sokek istilah lokal untuk zakat
pertanian. Zakat tidak dibagikan dalam bentuk fisik padi, melainkan dikonversi
terlebih dahulu menjadi uang tunai dari hasil penjualan padi. Ritual ini diawali
dengan makan bersama (makan basamo), dilanjutkan dengan doa bersama, dan
diakhiri dengan pembagian uang sokek kepada semua tamu yang hadir. Sokek
dibagikan secara merata kepada semua tamu yang hadir, tanpa memandang status
ekonomi, termasuk anak-anak. Besaran yang diterima dewasa dan anak-anak
berbeda, namun prinsipnya adalah semua yang hadir berhak menerima.

B. Ketentuan Basokek: berdasarkan hasil wawancara yang dilakukan ketentuan dana
sokek (zakat pertanian) dalam hal ini biaya yang dikeluarkan akibat acara mando’a
(syukuran) baik itu pembelian lauk pauk, perlengkapan masak dan lainnya itu
merupakan tanggung jawab muzakki (pemberi zakat) atau dalam hal ini orang yang
mengundang untuk acara mando’a (Syukuran). Bukan merupakan uang hasil panen

atau sokek yang akan dibagikan.

( )|

l 67SJ



Journal of Economic and Islamic Research Vol. 4 No. 1 November (2025)

C. Perhitungan Zakat: Aturan tidak tertulis (‘urf) yang berlaku dalam komunitas
adalah jika hasil panen mencapai 1000 gantang padi, maka sokek yang dikeluarkan
adalah 100 gantang (10%). Nilai 100 gantang padi inilah yang kemudian dijual dan
uangnya dibagikan. Namun, penelitian menemukan bahwa penerapan kadar zakat
yang berbeda berdasarkan sistem pengairan yakni 5% untuk lahan beririgasi dan
10% untuk tadah hujan sering tidak diperhatikan secara konsisten oleh para petani
(muzakki). Frekuensi pembayaran juga cenderung sekali setahun, meskipun panen
dapat berlangsung dua Kkali, yang tidak sejalan dengan ketentuan fikin yang
mewajibkan zakat pada setiap kali panen (Qardawi, 2004)

D. Transformasi Model Distribusi: Temuan menarik menunjukkan terjadinya
transformasi dalam model distribusi Basokek. Model tradisional, yaitu pembagian
komunal-simbolis melalui acara Mando'a, mulai ditinggalkan karena dianggap
kurang praktis. Saat ini, esensi Basokek lebih banyak diwujudkan dalam bentuk
distribusi langsung dan personal dari muzakki kepada mustahik yang mereka kenal,
seperti fakir miskin, janda tua, pelajar, dan untuk kepentingan pembangunan
masjid. Hal ini mengindikasikan pergeseran dari model ritual-komunal menuju
model yang lebih individual targeted, meskipun masih dalam kerangka tradisi yang
sama (Elimartati et al., 2021)

2. Dialektika Hukum Ekonomi Syariah dan ‘Urf dalam Tradisi Basokek
Analisis terhadap praktik Basokek menunjukkan adanya titik temu dan kesenjangan
dengan prinsip hukum ekonomi syariah, yang menciptakan sebuah dialektika yang
kompleks.
A. Kesesuaian dengan Prinsip Dasar dan Penyimpangan dalam Sasaran
Mustahik
Di satu sisi, tradisi Basokek selaras dengan prinsip dasar kewajiban zakat.
Tradisi ini telah berhasil menanamkan kesadaran untuk menunaikan zakat hasil
pertanian di kalangan petani, sehingga fungsi zakat sebagai ibadah dan bentuk syukur
tetap terpelihara. Namun, di sisi lain, terjadi penyimpangan signifikan dalam hal
sasaran penerima zakat (ashnaf). Surah At-Taubah ayat 60 secara tegas merinci
delapan golongan yang berhak menerima zakat. Praktik Basokek, khususnya model
komunal, menyimpang dari ketentuan ini karena membagikan zakat kepada semua
tamu yang hadir, tanpa memandang status ekonomi mereka, termasuk individu yang

secara finansial mampu anak-anak. Seorang tokoh masyarakat bahkan mengakui,

( )|

l 67GJ



Journal of Economic and Islamic Research Vol. 4 No. 1 November (2025)

"Kebanyakan urang kini banyak maagiahan ka bakonyo. Padohal bakonyo tu urang ba
punyo tapi baagiah juo" (Kebanyakan orang memberikan sokek (zakat) kepada
saudaranya. Padahal saudaranya itu orang yang punya harta tapi tetap diberi). Praktik
ini mengabaikan prinsip prioritas (awlawiyyat) dan ketepatan sasaran dalam distribusi
zakat, dimana fakir dan miskin seharusnya menjadi prioritas utama (Hakim etal., 2024)
B. Akurasi Perhitungan dan Potensi Inefisiensi Ekonomi
Meskipun nishab Basokek (1000 gantang) telah memenuhi bahkan melampaui
batas nishab standar (setara 653 kg padi), akurasi perhitungannya dipertanyakan.
Ketidakkonsistenan dalam menerapkan kadar 5% atau 10% serta pembayaran yang
hanya sekali setahun berpotensi mengurangi jumlah zakat yang seharusnya
dikeluarkan. Lebih lanjut, model distribusi komunal yang bersifat serampangan
(scattered) berpotensi menimbulkan inefisiensi. Zakat yang seharusnya dapat
dikonsolidasikan untuk program pemberdayaan ekonomi yang berdaya ungkit tinggi,
justru terpecah-pecah dalam nilai yang kecil dan bersifat konsumtif, sehingga
dampaknya terhadap pengentasan kemiskinan menjadi tidak optimal (Beik & Arsyianti,
2015).
C. Basokek sebagai 'Urf Shahih dalam Bingkai Magashid Al-Shariah
Dalam perspektif Ushul Figh, Basokek dapat dikategorikan sebagai ‘urf ‘amaly
(tradisi perbuatan) yang spesifik. Keabsahannya sebagai ‘'urf shahih (tradisi
yang baik) perlu dinilai berdasarkan magashid al-shariah (tujuan syariah).
Nilai positif Basokek sebagai 'urf shahih terletak pada:
1) Pemeliharaan Agama (Hifzh ad-Din): Melalui ritual Mando'a, nilai-nilai syukur
dan ketaatan kepada Allah dijaga.
2) Pemeliharaan Keturunan/Sosial (Hifzh an-Nasl): Acara ini memperkuat tali
silaturahmi, solidaritas, dan kohesi sosial dalam komunitas (Elimartati et al.,
2021)
3) Kemudahan (Taysir): Mekanisme yang terdesentralisasi memudahkan petani
untuk menunaikan kewajiban tanpa birokrasi yang rumit.
Namun, jika ditinjau dari sudut pandang Pemeliharaan Harta (Hifzh al-Mal), praktik ini
dapat tergelincir menjadi 'urf fasid (tradisi yang rusak) karena distribusi yang tidak
tepat sasaran berpotensi menghambat optimalisasi fungsi zakat sebagai instrumen

redistribusi kekayaan dan pengentasan kemiskinan secara sistematis.

l 677]



Journal of Economic and Islamic Research Vol. 4 No. 1 November (2025)

3. Menuju Model Integratif: Sinergi Kearifan Lokal dan Tata Kelola Zakat Modern

Untuk menjembatani dikotomi antara 'urf dan fikih, serta memaksimalkan

dampak ekonomi zakat, diperlukan sebuah model integratif. Model ini menghormati

kearifan lokal sekaligus mengadopsi prinsip tata kelola syariah yang modern, yang

dibangun berdasarkan kaidah fikin "al-'adatu muhakkamah" (adat kebiasaan dapat
dijadikan hukum).

A. Edukasi Berbasis Budaya: Tokoh agama (urang siak) dan tokoh adat (niniak
mamak) memegang peran kunci dalam menyosialisasikan ketentuan fikih zakat
khususnya mengenai asnaf yang berhak, kadar, dan frekuensi pembayaran melalui
bahasa dan medium budaya yang akrab, seperti dalam acara Mando'a itu sendiri.

B. Inklusi Kelembagaan yang Kontekstual: Lembaga Amil Zakat (LAZ) atau Badan
Amil Zakat (BAZ) setempat dapat berkolaborasi dengan komunitas. Ritual
Mando'a sebagai wahana sosial dan spiritual dapat dipertahankan, sementara
pendataan mustahik yang berhak (fakir, miskin, dll) dan penyaluran zakat produktif
dapat dikelola dengan lebih profesional oleh lembaga. Konsep akad yang sudah ada
dalam Mando'a dapat diformalkan dan dicatat untuk memastikan keabsahan dan
transparansi.

C. Optimalisasi Peran Tokoh sebagai Amil Komunitas: Tokoh masyarakat dan agama
yang selama ini menjadi aktor utama dalam Basokek dapat difasilitasi untuk
berperan sebagai amil komunitas. Mereka bertugas memastikan distribusi sokek
tepat sasaran sesuai asnaf dan mendampingi mustahik yang menerima bantuan
modal usaha.

Dengan model hybrid ini, nilai-nilai sosial-kultural dalam Basokek dan

Mando'a tidak hilang, tetapi justru diperkuat oleh prinsip akuntabilitas, transparansi,

dan efektivitas dari sistem zakat formal. Hasilnya, tercipta sebuah sistem pembagian

zakat hasil pertanian yang tidak hanya sah secara syar'i dan berakar pada kearifan lokal,
tetapi juga efektif dalam mewujudkan keadilan distributif dan pemberdayaan ekonomi
yang berkelanjutan di tingkat akar rumput.
KESIMPULAN
Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa tradisi Basokek melalui
acara Mando'a telah menjadi mekanisme yang efektif dalam mendistribusikan zakat hasil
pertanian di komunitas Minangkabau. Tradisi ini tidak hanya memenuhi fungsi ibadah dan
syukur, tetapi juga memperkuat ikatan sosial dan solidaritas komunitas. Namun, dalam

praktiknya, terdapat beberapa penyimpangan dari ketentuan fikih, terutama dalam hal

( )|

l 67SJ



Journal of Economic and Islamic Research Vol. 4 No. 1 November (2025)

penyaluran zakat yang tidak tepat sasaran (ashnaf) serta ketidakkonsistenan dalam
penerapan kadar dan frekuensi pembayaran zakat.

Secara hukum Islam, Basokek dapat diklasifikasikan sebagai ‘urf ‘amaly yang sah
(shahih) selama mendukung tujuan-tujuan syariah (magashid al-shariah), khususnya
dalam pemeliharaan agama, sosial, dan kemudahan. Namun, jika distribusi zakat tidak
tepat sasaran, tradisi ini berpotensi menjadi ‘urf fasid yang menghambat optimalisasi zakat
sebagai instrumen pengentasan kemiskinan.

Oleh karena itu, diperlukan model integratif yang memadukan nilai-nilai kearifan
lokal dengan prinsip tata kelola zakat modern. Sinergi antara tokoh adat, agama, dan
lembaga amil zakat dapat menjadi solusi untuk meningkatkan akurasi, transparansi, dan
dampak ekonomi zakat. Dengan demikian, tradisi Basokek tidak hanya tetap lestari sebagai
bagian dari identitas budaya, tetapi juga dapat berkontribusi lebih besar dalam
mewujudkan keadilan distributif dan pemberdayaan ekonomi berkelanjutan di tingkat akar

rumpui.

DAFTAR PUSTAKA

Affan, M. S. . M. (2023). Analisis Pelaksanaan Zakat Pertanian Padi Perspektif Hukum
Islam. 5, 1-25.
https//jurnal.stisapamekasan.ac.id/index.php/annawazil/article/view/79/52

Alwi, M. (2017). Faktor-Faktor Penyebab Kurangnya Masyarakat Mengeluarkan Zakat
Pertanian. 2(2).

Amanda, S. (2021). Diajukan Kepada Fakultas Dakwah Dan Komunikasi Universitas
Islam Negri Syultan Syarif Kasim Riau Untuk Memenuhi Sebagian Syarat
Memperoleh Gelar Sarjana Strata Satu (S,So0s). Universitas Islam Negeri Sultan
Syarif Kasim Riau.

Arifuzzaki, M. F., Anwar, S. A., & Ekonomi, F. (2024). Peran Tokoh Agama Dalam
Penguatan Kesadaran Zakat di Desa Gedangan. Warta Ekonomi, 524-532.

Asmadia, T., & Andriany, V. (2024). Penerapan Hukum Wakaf Di Turki. Jurnal Ekonomi
& Ekonomi Syariah, December 2024, 3-5. http://doi.org/10.22373/jose.v6il.5356

Beik, I. S., & Arsyianti, L. D. (2015). Construction of Cibest Model as Measurement Of
Poverty and Welfare Indices from Islamic. 87-104.

Elimartati, Fahlefi, R., & Erniyanti L. (2021). Strengthening Family Resilience Through

the Tradition of Agricultural Zakat Payment in Nagari Lima Kaum in Tanah Datar

( )|

l 67QJ



Journal of Economic and Islamic Research Vol. 4 No. 1 November (2025)

District of West Sumatera. Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam,
5(1), 496-513. https//doi.org/10.22373/sjhk.v5i1.9147

Firdaus, R. P. M. D. M. Z. Pertanian., & Sartika, C. (2022). Analisis Perilaku Masyarakat
dalam Menunaikan Zakat Pertanian. Filantropi: Jurnal Manajemen Zakat Dan Wakaf,
3(2), 130-148.

Hakim, B. R., Wafi, A., Wiaya, A. A, & Fitriani, N. (2024). Interdisciplinary
Explorations in Research Tinjauan Fikih Awlawiyah Terhadap Praktik Penyaluran
Zakat Pada Baznas Provinsi Kalimantan. 2, 539-554.

Nasution, N. K. (2022). Pelaksanaan Zakat Pertanian Padi Di Desa Sayur Mahincat
Kecamatan Barumun Selatan Kabupaten Padang Lawas. UIN Syekh Ali Hasan
Ahmad Addary Padangsidimpuan.

Putri, R. R. (2018). Tradisi Berzakat Melalui Basokek Terhadap Peningkatan Ekonomi
Masyarakat Limo Kaum Menurut Hukum Ekonomi Syariah. IAIN Batusangkar.

Qardawi, Y. Al (2004). Figih Al Zakah (1st ed.). Scientific Publishing Centre King
Abdulaziz University.

Rusanti, E., & Sofyan, A. S. (2023). JIPSYA: Jurnal llmu Perbankan dan Keuangan
Syariah Implementasi Konsep Ekonomi Islam pada Sektor Pertanian berbasis
Kearifan Lokal dan Tantangan Pembiayaan di Perbankan Syariah. JIPSYA : Jurnal
lImu Perbankan Dan Keuangan Syariah, 5(1), 29—
52.Https//Doi.0rg/10.34005/Alrisalah.\VV13i1.1716

l GSOJ


https://doi.org/10.34005/alrisalah.v13i1.1716

