The Jure: Journal of Islamic Law, Vol. 3, No. 1, November 2025

Achmad, Moch. Sohibul Liwak

Studi Komparatif Madzahib Al- Arbaah Terhadap Penerapan Sanksi Ta’zir Pada

Pelaku Pungli Oleh Juru Parkir Liar

Achmad?, Moch. Sohibul Liwak?

rosulahmad9@gmail.com?, Sohibulliwak@gmail.com
Institut Agama Islam Syaichona Mohammad Cholil

Article Info

ABSTRAK

Article history:

Received Nov 11, 2025
Revised Nov 26, 2025
Publish Nov 31, 2025

Keywords:
Madzahaib Al arbaah, Ta'’zir
Pungli, Juru Parkir Liar.

Praktik pungutan liar (pungli) merupakan tindakan yang
merugikan masyarakat dan bertentangan dengan prinsip
keadilan dalam hukum Islam. Permasalahan yang diangkat
dalam penelitian ini adalah bagaimana bentuk dan penjelasan
hukum terkait pungli dalam perspektif Islam, serta bagaimana
pandangan empat mazhab figih Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan
Hanbali terhadap praktik pungli. Para imam mazhab berbeda
pendapat mengenai Klasifikasi dan sanksi atas perbuatan
pungli, namun secara umum sepakat bahwa pungli termasuk
dalam perbuatan yang dilarang dan dapat dikenakan sanksi
ta’zir oleh penguasa sebagai bentuk pencegahan dan
penegakan keadilan. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan metode komparatif dan konseptual. Metode
komparatif digunakan untuk menganalisis perbedaan dan
persamaan pandangan antara empat mazhab dalam menyikapi
praktik pungli, sedangkan pendekatan konseptual dilakukan
untuk memahami kedudukan pungli dalam konteks hukum
Islam secara teoritis. Data diperoleh melalui studi literatur
terhadap kitab-kitab figih klasik dan kontemporer yang
membahas ta’zir serta kejahatan terhadap hak publik. Pungutan
liar (pungli) merupakan tindakan ilegal, seperti halnya yang
telah dilakukan oleh juru parkir liar yang sangat merugikan
masyarakat dan bertentangan dengan prinsip keadilan dalam
hukum positif maupun hukum Islam, yang dalam literatur fikih
disebut al-muksu. Islam mengecam keras praktik ini karena
merampas hak orang lain tanpa dasar yang sah, dan
mengganggu tujuan syariat dalam melindungi harta dan
keadilan sosial. Dalam pandangan empat mazhab Hanafi,
Maliki, Syafi’i, dan Hanbali pungli dapat dikenakan hukuman
tazir, Yyakni sanksi fleksibel yang diserahkan pada
kebijaksanaan hakim untuk pelanggaran di luar kategori hudud
dan qishash. Meski berbeda dalam detail pelaksanaannya,
keempat mazhab sepakat bahwa ta zir harus dijalankan dengan
mempertimbangkan keadilan, konteks sosial, dan tidak boleh
melampaui batas hukuman hudud, dengan tujuan utama
edukatif dan preventif untuk menjaga ketertiban serta integritas
masyarakat.

166


mailto:ahmad9@gmail.com

The Jure: Journal of Islamic Law, Vol. 2, No. 2, Juli 2025

This is an open access article under the CC BY-SA license.

[eXelel

Corresponding Author:
rosulahmad9@gmail.com

PENDAHULUAN

Magashid Syariah merupakan sebuah konsep dalam yurisprudensi Islam yang berkaitan
dengan tujuan dan maksud di balik pembentukan hukum Islam. Frasa ini berasal dari bahasa
Arab dan diterjemahkan menjadi "tujuan” atau "sasaran." Sebaliknya, syariah merujuk pada
hukum atau peraturan yang ditetapkan oleh Allah SWT untuk membimbing kehidupan
manusia. Singkatnya, magashid syariah merupakan tujuan mendasar hukum Islam, yang
membahas berbagai aspek kehidupan, termasuk interaksi antara individu dan Sang Pencipta
serta hubungan antar individu.

Melindungi hak-hak individu dalam berbagai masalah, seperti hak pribadi dan hak
milik, memegang peranan penting dalam Islam. Hal ini sejalan dengan prinsip-prinsip yang
digariskan dalam magashid syariah, yang mendorong diskusi-diskusi yang menarik, seiring
dengan ajaran dan tujuan Islam. Banyak ulama terkemuka telah menguraikan gagasan ini,
termasuk Imam Al-Ghazali dalam karyanya al-Mustasfa min Ilm alUsul.dan Imam As-
Syathibi dalam kitabnya al-Muwafagat Magashid syariah bahwa konsep Magashid Syariah
yang muncul bertujuan untuk melindungi dan memelihara umat manusia, yang mana esensi
dan jiwa utama dari konsep ini adalah mengundang kemaslahatan dan menjauhkan diri dari
keburukan. Imam Al-Ghazali dan Imam As-Syathibi berpandangan bahwa Maslahat
merupakan tindakan untuk menjaga dan Mempertahankan agama, akal, jiwa, harta, dan
Keturunan memiliki arti penting. Tahsiniyat, Hajiyat, dan Dlaruriyat adalah tiga tingkat
prioritas yang dapat dipilah menjadi item kelima ini.

Konsep ini tidak hanya bertujuan untuk mengatur kehidupan masing-masing individu,
tetapi juga untuk menciptakan masyarakat yang sejahtera, adil, dan harmonis. Dengan
memelihara dan mewujudkan tujuan-tujuan ini.

Seiring berjalannya waktu dan perubahan zaman, spiritualitas merupakan kata yang
dulu memiliki konotasi yang positif dan kuat serta memiliki makna tersirat tingkat kesadaran

yang cukup tinggi dengan kemampuan untuk menghadapi masalah-masalah duniawi dan

167


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

The Jure: Journal of Islamic Law, Vol. 3, No. 1, November 2025

materialis dalam kehidupan sehari-hari, kini hanya dianggap sebagai suatu hal yang
mengandung konotasi kepercayaan pada entitas yang bersifat supranatural dan tidak ilmiah
serta kepercayaan kepada tuhan semakin dijauhi terutama oleh kaum muda.

Faktor tersebut mempengaruhi bagaimana sikap pemuda zaman sekarang dalam
menghadapi masalah yang ditemukan sehari-hari, terjadinya penurunan moralitas karena telah
meninggalkan nasihat-nasihat yang telah diajarkan oleh agama, seperti halnya Magashid
Syariah yang telah dijelaskan sebelumnya, hingga hak antar sesama manusia yang telah
menjadi tujuan utama dari Magashid Syariah dilupakan dan dirusak, lalu kemudian
muncullah kesenjangan sosial yang memilukan, seperti premanisme yang dalam kurun waktu
terakhir menjadi permasalahan yang muncul di tengah-tengah masyarakat.

Kata "preman” diambil dari bahasa Inggris "freeman" atau orang yang bebas. Dalam
konteks tertentu, preman merujuk pada kegiatan kelompok yang penghasilannya terutama
berasal dari pemerasan terhadap komunitas masyarakat lainnya. Jika kita merujuk pada
beberapa kamus bahasa Indonesia, terdapat tiga makna dari kata "preman". Pertama, istilah
tersebut dapat merujuk pada individu yang bersifat pribadi, non-pemerintah, dan sipil. Makna
kedua adalah istilah untuk menyebut orang-orang yang berperilaku buruk, yang cenderung
melakukan kejahatan dan pemerasan. Sedangkan makna ketiga merujuk pada buruh yang
bekerja di ladang. Namun, dalam konteks ini, makna yang relevan adalah makna kedua, yaitu
orang yang cenderung melakukan tindakan kriminal dan pemerasan.

Pemerasan yang dilakukan oleh juru parkir liar adalah salah satu fenomea premanisme
yang banyak terjadi di berbagai tempat di Indonesia sangat jelas merugikan berbagai kalangan
masyarakat terutama kalangan yang memiliki perekonomian menengah ke bawah,
menimbulkan ketidaknyamanan dan keresahan di tengah-tengah masyarkat dan memiliki
potensi untuk merusak ketertiban sosial dan tatanan hukum yang telah berlaku.

Oknum-oknum tersebut biasanya melakukan pungli dengan cara meminta sejumlah
uang secara paksa kepada pengguna kendaraan yang parkir di tempat yang tidak resmi. Dalam
beberapa kasus, terkadang pelaku meminta uang dengan nominal yang cukup tinggi dan
bahkan jika permintaannya tidak dipenuhi, kendaraan yang ditunggangi akan menjadi sasaran
utama mereka untuk dirusak. Dalam hal ini, Magashid Syariah yang sudah dijelaskan dalam
beberapa paragraf sebelumnya, telah dilanggar. Kewajiban untuk saling melindungi hak antar
sesama manusia yang seharusnya dijaga telah dirusak demi materi. Dengan terpaksa, korban
memberikan nominal uang yang telah diminta karena merasa takut dan terintimidasi yang

mana hal tersebut dilakukan agar dirinya dan hartanya tidak terancam.
168



The Jure: Journal of Islamic Law, Vol. 2, No. 2, Juli 2025

Dalam perspektif hukum islam, setiap tindakan yang merugikan atau bahkan
mengancam orang lain serta melanggar konsep Magashid Syariah, memiliki sanksi dan
konsekuensi hukum yang berbeda sebagai hukuman bagi pelakunya. Menurut hukum Islam,
orang yang melakukan pelanggaran hukuman dibagi menjadi Tiga kategori: yang pertama
adalah jarimah gishas mencakup pembunuhan dan penganiayaan. Yang kedua Jarimah hudud
mencakup zina, qadzf, syurb al-khamr, al-baghyu, al-riddah, al-sarigah, alhirabah. Jenis
ketiga adalah Jarimah ta’zir, yang merujuk pada tindakan atau pelanggaran hukum yang tidak
secara khusus ditetapkan oleh teks-teks agama, seperti Al-Qur’an atau Hadits. Pemerintah
setempat memberi label tindak pidana ta’zir kepada mereka yang melakukan tindakan yang
tidak termasuk dalam klasifikasi gisas atau hudud.

Jarimah ta’zir seringkali disesuaikan dengan kondisi dan seberapa berat tindak pidana
yang terjadi. Pungutan liar oleh preman setempat yang berkedok juru parkir liar, ketentuan
sanksi hukumannya tidak dijelaskan secara rinci oleh agama. Hingga dalam hal ini, tindak
pidana pungli tersebut tidak termasuk pada kategori jarimah gishah dan hudud. Oleh
karenanya, tindak pidana yang dilakukan oleh juru parkir liar tersebut dijatuhi sanksi ta’zir.

Secara bahasa, ta‘zir berarti menolak atau mencegah. Kata itu juga berarti memperkuat
atau membantu. Kata ta’zir secara syariat memiliki arti hukuman yang tidak mencapai taraf
had dalam ketentuan syariat, seperti hukuman bagi seseoarang yang mengejek orang lain
namun bukan menuduh berbuat zina. Dalam hal ini penerapan sanksi tazir harus
dipertimbangkan secara matang berdasarkan pandangan empat mazhab utama masalah figh:
Imam Hanafi, Imam Maliki, Imam Syafi’i, dan Imam Hanbali. Metode dan prinsip dalam
menyelidiki penjahat dan menentukan keadilan.

Perbandingan terhadap pandangan empat madzhab terkait masalah tersebut, penting
untuk dilakukan pengkajian untuk memahami bagaimana perspektif dan prinsip yang berlaku.
Tulisan ini tidak hanya memberikan gambaran yang luas tentang berbagai macam
kemungkinan penetapan sanksi pada pelaku, namun diharapkan pula akan memberikan
wawasan tentang keserasian antara prinsip- prinsip dalam figh dan berbagai macam
dinamikanya. Berdasarkan dilema yang telah dialami oleh penulis terkait bagaimana islam
menyikapi tindakan pemerasan yang dilakukan oleh juru parkir liar, yang sangat jelas
mencederai Magashid Syariah, melalui tulisan ini, penulis tertarik untuk membahasnya secara

jelas dan tuntas masalah yang telah terjadi.

169



The Jure: Journal of Islamic Law, Vol. 3, No. 1, November 2025

METODE PENELITIAN

Penelitian hukum merupakan suatu kegiatan terstruktur yang bertujuan untuk
mengartikan dan menganalisis hukum, seperti aturan, asas dan doktrin hukum. Kegiatan ini
dilaksanakan dengan menggunakan kaidah-kaidah ilmiah untuk menjawab permasalahan
hukum. Dalam bahasa Inggris, penelitian hukum dikenal dengan legal research dan legal
method, yaitu suatu proses untuk memahami serta menganalisa suatu hal, seperti metode,
suatu pemikiran tertentu dan sistematikanya. Adapun tujuan dari adanya penelitian hukum
adalah untuk memahami dan mempelajari suatu gejala hukum lalu mencari problem solving
dari masalah yang timbul.

Metode penelitian hukum normatif merupakan cara yang dipilih oleh penulis. Aturan
dan landasan hukum lainnya berperan sebagai standar utama dalam mempelajari hukum
dalam penelitian hukum normatif, yang sering disebut sebagai penelitian pustaka. Metode
ini ditandai dengan pemanfaatan peraturan perundang-undangan, teori hukum, putusan
pengadilan, serta pandangan para pakar. Metode penelitian ini juga lebih berfokus pada asas
hukum, konsepsi dan kaidahnya.untuk mengumpulkan informasi dalam penelitian ini.
Pendekatan yang diterapkan oleh penulis yakni konseptual dan komparatif.

Adapun data yang digunakan adalah data primer dan sekunder yang mendukung
penelitian tersebut. Teknik pengumpulan data yang dijalankan penulis adalah mengunakan
data dokumentasi dengan metode studi kepustakaan yang juga dikenal dengan studi literatur,
yaitu teknik pengumpulan data yang mengandalkan sumber tertulis yang ada, seperti buku,
jurnal, artikel dan lain sebagainya dengan menelaah dan mempelajarinya. Dalam hal ini
penulis juga menggunakan Al-Qur’an, Hadits, kitab para ulama, kamus dan juga
ensiklopedia sebagai sumber pengumpulan data yang berhubungan dengan pungutan liar.
Adapun pengecekan keabsahan data, penulis menyamakan data temuan yang didapat berupa
teori dalam sumber-sumber seperti beberapa kitab karya ulama tentang pungutan liar atau
yang senada, hingga mampu mendapat keabsahan data yang selaras dan senada dengan hal
yang menjadi kajian penelitian, yaitu sanksi bagi tindak pidana pungutan liat yang dilakukan
oleh juru parkir liar dalam perspektif empat madzhab utama dalam fikih islam. Pengecekan
juga dilakukan secara observasi dengan menelaah sumber- sumber yang menjelaskan
tentang pungutan liar dalam perspektif empat madzhab yang dikaji secara mendalam dan
diskusi dengan dosen pembimbing, rekan-rekan mahasiswa satu kelompok dan yang

lainnya, serta para senior angkatan hukum pidana islam.

170



The Jure: Journal of Islamic Law, Vol. 2, No. 2, Juli 2025

PEMBAHASAN
Pengertian dan Klasifikasi Pungli dalam Islam

Pungutan liar atau yang sering disebut dengan “Pungli”’, merupakan Tindakan
mengambil, memungut, meminta sejumlah uang atau barang dari seseorang yang dilakukan
oleh oknum tertentu dengan cara yang illegal dan tidak sah, tidak berdasarkan pada hukum,
atau di luar ketentuan resmi. Secara umum, pungli dilakukan oleh pihak yang memiliki
otoritas, jabatan, atau kekuasaan, seperti aparat, petugas lapangan, atau pejabat publik dengan
cara meminta bayaran atas layanan yang semestinya gratis atau bahkan memungut biaya lebih
dari batas yang telah ditentukan.

Tindakan pungli tersebut biasanya dilakukan dengan cara paksaan serta tekanan yang
membuat korban tidak memiliki pilihan selain menuruti keinginan pelaku. Juga, tindakan
pungli yang dilakukan oleh juru parker liar, mereka tidak mempunyai bukti pembayaran
resmi. Seperti halnya kuitansi atau bukti administrasi. Dalam kasus juru parkir, biasanya
berupa karcis yang dibuat dan diterbitkan resmi oleh pengelola lahan parkir berdasarkan
prosedur dan regulasi dari pemerintah daerah.

Pungli yang sering ditemui di kehidupan sehari-hari diantaranya adalah yang
dilakukan oleh petugas parkir yang memungut bayran tanpa adanya izin resmi, oknum aparat
dan pejabat publik yang meminta bayaran lebih sebagai “Uang Pelicin” dengan dalih
mempercepat proses pelayanan yang seharusnya tidak memungut biaya sedikitpun. Pungli
juga dapat dipahami dengan pemberian suatu benda, uang, atau fasilitas terhadap pejabat
publik atau oknum dari suatu kelompok organisasi masyarakat dengan tanpa adanya perizinan
resmi dengan tujuan mengambil keuntungan lebih dari korban. Dalam beberapa kasus, jika
pungli dilakukan dengan cara paksaan, maka tindakan tersebut bisa disebut dengan pemerasan
yang hukumannya sudah diatur oleh negara dan agama.

Islam tidak mengatur secara jelas ketentuan tentang hukuman bagi pelaku pungli.
Namun dapat dipahami bahwasannya pungli merupakan tindakan yang tidak terpuji dan
sangat tercela dalam agama. Kesimpulan tersebut dapat diketahui dari unsur-unsur dalam
pungli yang tidak sesuai ajaran agama islam dan melanggar tujuan syariat islam diturnkan
(Magashid Syari’ah). Imam Adz-dzahabi berpendapat bahwasannya seseorang yang
melakukan pungutan liar lebih jahat dan biadap daripada pencuri dan disamakan dengan
perampok jalanan. Pelaku pungutan liar dianggap sangat zalim dikarenakan melakukan

pemungutan tersebut secara berulang kali.

171



The Jure: Journal of Islamic Law, Vol. 3, No. 1, November 2025

Menurut imam Adz-Dzahabi pula, pelaku pungli, pencatat, beserta semua sekutunya
telah melakukan kerja sama dalam perbuatan dosa dan sama-sama memakan harta haram.
Secara garis besarnya, tindak pidana dalam Islam diklasifikasikan ke dalam tiga kategori,
yaitu hudud, gishash-diyat, dan ta‘zir. Hudid merupakan jenis tindak kejahatan yang
konsekuensi hukumannya telah ditetapkan secara tegas oleh Allah SWT dalam Al-Qur’an dan
sunnah, seperti zina, pencurian, perampokan, dan minum khamr. Qishssh-diyat adalah jenis
perilaku kejahatan yang berhubungan dengan pelanggaran terhadap anggota tubuh manusia,
seperti pembunuhan atau penganiayaan. Sementara itu, ta‘zir adalah bentuk kejahatan yang
tidak memiliki sanksi tetap dalam nash syar’i secara jelas, sehingga aturan dan kadar
hukumannya dipasrahkan kepada hakim atau pihak berwenang sesuai dengan tingkat
kejahatan dan kemaslahatan yang ingin dicapai.

Dalam konteks ini, pungli termasuk dalam kategori ta‘zir. Hal ini karena tidak
ditemukan nash khusus dalam Al-Qur’an atau hadis yang menetapkan hukuman spesifik
terhadap praktik pungli, namun substansi perbuatannya dikategorikan sebagai perbuatan batil
dan kezaliman yang nyata. Maka, pungli dianggap sebagai tindakan kriminal yang harus
diberi sanksi sesuai kebijakan otoritas yang berwenang dalam rangka menegakkan keadilan
dan menjaga kerukunan sosial di tengah-tengah masyarakat yang kompleks.

Dalam hukum pidana Islam, atau yang lebih dikenal dengan istilah figh jinayah,
pungutan liar (pungli) merupakan bentuk pelanggaran terhadap konsep dan prinsip keadilan,
amanabh, dan perlindungan terhadap hak milik individu yang mana dalam hal ini juga tertuang
dalam konsep Magqashid Syari’ah dalam agama. Islam sangat menjunjung tinggi nilai-nilai
tersebut, sehingga segala bentuk pengambilan harta tanpa hak, seperti halnya pungli,
dikategorikan sebagai perbuatan yang dilarang keras.

Dalam kitab-kitab fikih klasik, praktik pungli sering kali disebut dengan istilah-istilah
seperti risywah, ghasab, ghulul, al-muksu, dan ikhtilas. Sebutan risywah memiliki arti
tindakan memberi suatu hal, baik barang atau uang untuk mendapatkan kemaslahan. Istilah
ghasab merujuk pada tindakan mengambil atau menguasai harta orang lain secara paksa dan
dilakukan dengan terbuka atau terangtersangan, sementara ghulul berkaitan dengan
penggelapan harta milik umum atau rampasan perang yang dilakukan oleh pihak yang
seharusnya menjaga amanah tersebut. Ikhtilas mengarah pada tindakan merampas harta
dengan cara cepat dan terang-terangan, biasanya tanpa ancaman kekerasan yang berat,
sedangkan almuksu secara spesifik berarti pungutan liar yang dilakukan oleh pejabat, petugas,

atau orang berwenang tanpa dasar hukum syar’i.
172



The Jure: Journal of Islamic Law, Vol. 2, No. 2, Juli 2025

Kelima istilah ini sangat berkaitan dan sesuai dengan realitas praktik pungli di masa
Kini, misalnya pada praktik juru parkir liar yang meminta bayaran kepada masyarakat tanpa
legalitas yang sah dan tanpa memberikan pelayanan yang pantas. Dalam pandangan fikih
jinayah, praktik seperti ini tidak hanya merupakan pelanggaran secara administratif, namun
juga pelanggaran moral, sosial, dan syariat yang masuk dalam ranah kriminal dan dapat
dijatuhi hukuman ta‘zir.

Dari kelima hal yang telah disebut di atas, jika ditinjau dari definisi dan praktiknya,
tindakan pungli yang dilakukan oleh juru parkir liar dapat diklasifikasikan sebagai al-muksu
dalam islam. Hal tersebut dengan alasan terdapat beberapa hal yang memeiliki kesesuaian
karakter antara al-muksu dan pungli.

Perbedaan dan Persamaan Empat Madzhab dalam Memberikan Sanksi Ta’zir
terhadap Pelaku Tindak Pidana Pungli yang Dilakukan oleh Juru Parkir Liar

a. Madzab Hanafi
Dalam sistem hukum Islam, terdapat berbagai bentuk hukuman yang disesuaikan

dengan tingkat keseriusan suatu pelanggaran. Salah satu bentuk hukuman tersebut adalah
ta’zir, yaitu hukuman yang diberikan kepada seseorang atas perbuatan yang dinilai sebagai
kejahatan atau pelanggaran, namun tidak sampai kepada batasan yang mewajibkan
diberlakukannya hukuman hudud. Ta’zir bukanlah hukuman yang bersifat tetap seperti
hudud, melainkan merupakan bentuk hukuman yang fleksibel dan diserahkan kepada
kebijaksanaan hakim atau pemimpin. Tujuan dari ta’zir tidak hanya untuk menghukum
pelaku, melainkan juga untuk mendidik, mencegah kejahatan serupa di masa depan, serta
menjaga ketertiban dan harmoni sosial.

Dalam salah satu mazhab fikih, hukum ta’zir tidak diterapkan secara seragam
kepada setiap pelanggar. Sebaliknya, ia dibedakan berdasarkan kedudukan sosial pelaku
dalam masyarakat. Hal ini mencerminkan adanya sensitivitas terhadap struktur sosial serta
tanggung jawab moral yang melekat pada tiap individu sesuai dengan status mereka.
Pembagian ta’zir ini terdiri dari empat tingkatan utama: ta zir asyraf, ta’zir asyraful asyraf,
ta’zir awsath, dan ta’zir akhissa’. Sistem ta’zir merupakan salah satu manifestasi nyata
dari nilai-nilai keadilan dalam Islam. la tidak hanya berfungsi sebagai alat hukuman, tetapi
juga sebagai mekanisme pengendalian sosial, pembinaan moral masyarakat, dan pelindung
stabilitas umum. Untuk mencapai tujuan tersebut, penting bagi aparat penegak hukum dan
para pemimpin masyarakat untuk memahami struktur sosial yang ada serta menerapkan

prinsip-prinsip ta’zir secara bijaksana dan berimbang.

173



The Jure: Journal of Islamic Law, Vol. 3, No. 1, November 2025

b. Madzhab Maliki
Dalam struktur hukum pidana Islam, terdapat tiga jenis hukuman utama, yaitu

hudud, gishash-diyat, dan ta’zir. Masing-masing memiliki karakteristik tersendiri yang
membedakannya dalam hal sebab, bentuk, dan otoritas penetapannya. Di antara ketiganya,
hukum ¢a zir merupakan bentuk hukuman yang paling fleksibel dan kontekstual. Hal ini
disebabkan oleh tidak adanya batasan tetap dalam teks syariat terkait kadar dan bentuknya,
sehingga pelaksanaannya diserahkan kepada pertimbangan rasional dan moral seorang
pemimpin atau hakim (imam atau gadhi) yang adil.

Ta’zir muncul sebagai respons terhadap tindakan yang dianggap melanggar norma
agama atau merugikan masyarakat, namun tidak memenuhi syarat untuk dikenai hukuman
hudud yang bersifat tetap. Oleh karena itu, hukum ta’zir memiliki posisi penting dalam
menjaga ketertiban sosial dan moral masyarakat Islam, karena dapat menjangkau
pelanggaran yang bersifat minor namun tetap merusak struktur sosial atau nilai-nilai
Syariat.

Penerapan hukum ta’zir memiliki dua sebab utama, yaitu pelanggaran terhadap hak
Allah SWT dan pelanggaran terhadap hak sesama manusia. Pelanggaran terhadap hak
Allah sering kali berkaitan dengan bentuk-bentuk maksiat yang tidak sampai pada kategori
hudud, seperti berbohong, mengumbar aurat, atau meninggalkan shalat dengan sengaja
tanpa pembenaran. Sementara itu, pelanggaran terhadap hak manusia mencakup tindakan
yang merugikan orang lain, baik secara fisik, emosional, maupun moral, namun tidak
memenuhi unsur-unsur pidana hudud atau gishash. Contohnya termasuk penghinaan, fitnah
ringan, atau pelecehan lisan. Dalam kedua jenis pelanggaran ini, sistem ta’zir memberikan
ruang bagi otoritas yang berwenang untuk menjatuhkan hukuman yang bersifat edukatif,
korektif, dan preventif. Tujuannya bukan sekadar memberi efek jera, tetapi juga
memperbaiki moral pelaku dan mencegah potensi kerusakan sosial yang lebih besar di
masa mendatang.

Salah satu ciri khas ta’zir adalah ketiadaan batasan baku terkait kadar hukumannya.
Tidak ada jumlah cambukan tertentu yang harus dijatuhkan, tidak pula terdapat waktu
minimal atau maksimal untuk hukuman penjara yang dikenakan dalam konteks ta’zir.
Penentuan kadar hukuman diserahkan sepenuhnya kepada kebijaksanaan pemimpin atau
hakim, dengan syarat tetap memperhatikan asas proporsionalitas dan tidak melampaui
batasan yang ditetapkan oleh syariat.

174



The Jure: Journal of Islamic Law, Vol. 2, No. 2, Juli 2025

Kendati fleksibel, ada batasan penting yang tidak boleh dilanggar oleh seorang
imam dalam menjatuhkan hukuman ta’zir. Pertama, ta’zir tidak boleh melebihi kadar
hukuman hudud yang paling ringan. Jika hukum hudud paling ringan adalah 40 cambukan,
maka ta’zir tidak boleh melampaui angka tersebut. Kedua, ta’zir tidak boleh sampai
menyebabkan kematian. Dengan demikian, hukuman mati tidak diperbolehkan dalam
konteks ta’zir, kecuali jika masuk dalam kategori hukum hudud atau gishash yang
memiliki dasar syariat yang jelas.

Ketentuan ini penting untuk menjaga agar hukum ta’zir tidak digunakan secara
sewenang-wenang atau menjadi alat represif oleh penguasa. Oleh karena itu, keadilan dan
kebijaksanaan menjadi prinsip utama dalam pelaksanaan hukum ini, sehingga pelakunya
mendapat hukuman yang sesuai dengan kesalahan yang diperbuat, tanpa melampaui batas
kemanusiaan. Ta’zir memiliki bentuk pelaksanaan yang sangat beragam, tergantung pada
konteks sosial, tingkat pelanggaran, serta kreativitas pemimpin dalam menentukan bentuk
hukuman yang paling efektif. Dalam sejarah Islam, berbagai bentuk ta’zir telah diterapkan
oleh para khalifah dan hakim sebagai bentuk respons terhadap pelanggaran moral dan
sosial. Beberapa bentuk hukuman ta’zir yang umum dikenal antara lain adalah cambuk
ringan, dera, penjara, pengusiran dari daerah tertentu, pembatasan aktivitas sosial, atau
pemanggilan ke hadapan umum untuk diberikan peringatan keras.

Salah satu aspek unik dalam hukum ta’zir adalah pertimbangan terhadap status
sosial, reputasi, dan ucapan seseorang dalam menentukan berat-ringannya hukuman.
Dalam praktiknya, pernyataan seseorang, terutama jika berasal dari tokoh masyarakat,
pemuka agama, atau individu yang dikenal kejujurannya, dapat menjadi dasar kuat dalam
menjatuhkan hukuman kepada pelaku. Sebaliknya, jika yang menyampaikan informasi
adalah orang yang reputasinya diragukan atau dikenal sebagai pembuat masalah, maka
keterangannya bisa saja dianggap lemah. Begitu pula dengan pelaku, jika diketahui sebagai
orang yang memiliki reputasi buruk atau dikenal sering melanggar norma, maka
hukumannya bisa diperberat sebagai bentuk pencegahan terhadap kerusakan yang lebih
besar. Namun jika pelanggaran yang dilakukan sangat ringan dan pelaku tidak memiliki
sejarah kejahatan, maka hukuman dapat berupa peringatan atau bahkan tidak dikenai
sanksi sama sekali. Hal ini menunjukkan bahwa ta’zir tidak hanya berbicara tentang
keadilan formal, tetapi juga memperhatikan keadilan sosial yang bersifat kontekstual dan
berlandaskan hikmah.

175



The Jure: Journal of Islamic Law, Vol. 3, No. 1, November 2025

C. Madzhab Syafi’i

Dalam khazanah hukum Islam, fa zir merupakan salah satu instrumen penting yang
dirancang untuk menangani pelanggaran yang tidak termasuk dalam kategori kejahatan
berat, seperti yang ditetapkan dalam hukum Audiid atau gisas. Berbeda dengan hudiid yang
bersifat tetap dan memiliki batasan tegas berdasarkan nash-nash syariat, hukum ta zir
bersifat dinamis dan fleksibel. la diserahkan kepada kebijaksanaan pemimpin atau hakim
(imam atau gadi) untuk menentukan jenis dan kadar hukuman berdasarkan tingkat
pelanggaran serta kondisi sosial pelaku. Namun, fleksibilitas ini bukan tanpa batas;
pelaksanaannya tetap berada dalam bingkai prinsip-prinsip keadilan syariat dan tidak boleh
melebihi batasan tertentu yang telah digariskan oleh ulama.

Penerapan ta zir juga memiliki dimensi edukatif yang kuat. Hukuman dijatuhkan
tidak hanya sebagai balasan terhadap perbuatan, tetapi juga sebagai sarana perbaikan dan
penyadaran. Dengan mempertimbangkan kondisi psikologis, latar belakang sosial, serta
kecenderungan pelaku, maka ta zir dapat menjadi alat korektif yang efektif dalam
membentuk perilaku yang sesuai dengan norma agama dan masyarakat. Salah satu
karakteristik utama dari a zir adalah penyesuaiannya terhadap status sosial pelaku serta
tingkat keseriusan pelanggaran. Dalam hal ini, Islam memberikan ruang yang luas untuk
memperhitungkan latar belakang dan reputasi seseorang sebelum dijatuhi hukuman.

Ta zir bukan sekadar penghukuman, tetapi juga alat manajemen sosial yang
mempertimbangkan kondisi sosial, psikologis, dan moral pelaku serta dampaknya terhadap
masyarakat. Meskipun fleksibel, hukum za zir tidak boleh keluar dari kerangka yang telah
ditetapkan oleh para ulama dan tradisi hukum Islam. Ada tiga batasan utama yang harus
diperhatikan dalam pelaksanaannya, agar tidak melampaui batas dan menyamai atau
bahkan melampaui hukum hudiid, yang memiliki posisi hukum lebih tinggi dalam hierarki
figh pidana Islam. Pertama, hukuman terhadap tokoh masyarakat harus lebih ringan
dibandingkan dengan hukuman terhadap pelaku yang tidak memiliki wibawa sosial. Hal ini
didasarkan pada prinsip bahwa menjaga kehormatan tokoh yang masih memiliki potensi
perbaikan jauh lebih maslahat dibandingkan menjatuhkan hukuman yang mempermalukan
secara publik. Namun, prinsip ini hanya berlaku jika pelanggaran tergolong ringan dan
tidak membahayakan masyarakat secara luas. Kedua, dalam bentuk hukuman berupa
pengasingan atau pengusiran, batas maksimal yang diperbolehkan adalah satu tahun.
Ketentuan ini berangkat dari analogi dengan hukuman terhadap pezina non-muhsan, yang

dalam beberapa pendapat dikenai pengasingan selama satu tahun setelah dicambuk. Jika
176



The Jure: Journal of Islamic Law, Vol. 2, No. 2, Juli 2025

hukuman ta zir melebihi durasi ini, maka dikhawatirkan akan menyamai atau bahkan
melebihi beratnya hukuman hudud, yang secara prinsip dilarang dalam pelaksanaan ta‘zir.

Ketiga, jika hukuman ta‘zir berupa cambukan, maka jumlahnya tidak boleh
melebihi 40 cambukan, sebagaimana batas maksimal hukuman bagi peminum khamr
menurut sebagian besar pendapat ulama. Pembatasan ini berfungsi untuk menjaga agar
hukuman tidak jatuh ke dalam kategori yang terlalu keras dan keluar dari batas-batas
syariat. Hukuman cambuk yang terlalu banyak bisa menyebabkan kerusakan fisik atau
trauma, yang bertentangan dengan prinsip la darar wa la dirar (tidak boleh
membahayakan diri sendiri atau orang lain.

d. Madzhab Hambali

Dalam sistem hukum pidana Islam, selain hukum hudud dan gishash-diyat, dikenal
pula konsep ta zir, yaitu jenis hukuman yang dikenakan atas pelanggaran yang tidak diatur
secara tegas hukumannya dalam Al-Qur’an atau Sunnah. Hukuman ¢a zir berfungsi sebagai
alat pengendali sosial yang diberikan terhadap tindakan-tindakan tercela yang tidak
mencapai syarat untuk dijatuhi hukuman hudud atau tidak ada ketentuan kafarat (tebusan)
yang pasti. Fleksibilitas za zir menjadikannya sangat penting dalam rangka menjaga
ketertiban umum, melindungi nilai-nilai moral masyarakat, serta memberikan efek jera
kepada pelaku tanpa melampaui batas-batas syariat yang telah ditetapkan. Hukuman ta zir
diterapkan pada berbagai bentuk pelanggaran yang sifatnya merugikan secara moral,
sosial, atau hukum, namun tidak memiliki dalil syar‘i yang menetapkan bentuk dan kadar
hukumannya secara pasti. Meskipun hukuman fa zir memberikan keleluasaan dalam
pelaksanaannya, prinsip kehati-hatian tetap menjadi hal yang utama.

Pelaksana hukum tidak boleh berlaku semena-mena atau melampaui batas syariat
yang telah ditetapkan. Dalam hukum Islam, setiap bentuk penghukuman harus bertujuan
untuk mendidik, memperbaiki, dan mencegah kemungkaran, bukan menyiksa atau
mencelakakan. Oleh karena itu, eksekusi hukuman fazir harus dilakukan secara
proporsional dan manusiawi. Namun dalam praktiknya, terdapat kemungkinan bahwa
seseorang dapat meninggal dunia sebagai akibat dari pelaksanaan hukuman ta zir yang sah.
Misalnya, seseorang dijatuhi hukuman cambuk atau penjara yang menyebabkan
komplikasi kesehatan hingga berujung pada kematian. Dalam situasi seperti ini, hukum
Islam memberikan penjelasan yang jelas mengenai tanggung jawab moral dan hukum

pelaksana.

177



The Jure: Journal of Islamic Law, Vol. 3, No. 1, November 2025

Jika seseorang meninggal dunia dalam proses pelaksanaan hukuman ta zir yang
sah, yakni hukuman yang telah diputuskan oleh otoritas berwenang, dilakukan sesuai
prosedur, dan tidak melampaui batas syariat—maka dalam hal ini, tidak ada kewajiban
untuk membayar kafarat (tebusan nyawa). Hal ini karena kematian tersebut terjadi dalam
rangka pelaksanaan hukuman yang ditetapkan secara sah berdasarkan prinsip-prinsip
syariat. Sama halnya dengan kematian akibat pelaksanaan hukuman hudud seperti rajam
atau qgishash, pelaksana tidak dibebani tanggung jawab, karena tindakannya merupakan
bagian dari pelaksanaan hukum yang ditetapkan oleh syariat demi menjaga keamanan dan
ketertiban masyarakat. Pandangan ini menunjukkan bahwa hukum Islam mengakui adanya
kemungkinan risiko dalam penegakan hukum. Namun selama hukuman tersebut
dilaksanakan dengan itikad baik, berada dalam batas syariat, dan bertujuan untuk
menegakkan keadilan, maka pelaksana tidak dapat dimintai tanggung jawab atas kematian
yang terjadi. Ini merupakan prinsip penting yang membedakan antara eksekusi syar‘i dan
tindakan pelanggaran yang bersifat pribadi atau berlebihan.

Sebaliknya, apabila pelaksanaan hukuman za zir dilakukan secara berlebihan atau
melampaui  batas yang ditetapkan syariat, maka pelaksana akan dimintai
pertanggungjawaban secara hukum. Contohnya adalah jika seorang pelaksana menghukum
dengan jumlah cambukan yang melebihi batas maksimal, menggunakan kekerasan yang
tidak proporsional, atau menyiksa hingga menyebabkan kematian. Dalam situasi seperti
ini, kematian tersebut tidak lagi dianggap sebagai akibat dari pelaksanaan hukum yang sah,
melainkan sebagai bentuk pelanggaran terhadap prinsip-prinsip keadilan Islam.

Sebagai konsekuensi, pelaksana diwajibkan membayar kafarat, yang dapat berupa
diyat (ganti rugi) atau bentuk tebusan lainnya sesuai dengan ketentuan figh. Hal ini sejalan
dengan prinsip dasar dalam Islam bahwa tidak ada pelanggaran terhadap nyawa manusia
tanpa konsekuensi. Bahkan dalam pelaksanaan hukum yang sah, jika terjadi kesalahan
dalam prosedur atau terdapat unsur kelalaian, maka Islam tetap memberikan perlindungan
terhadap hak hidup manusia.

KESIMPULAN

Pungutan liar (pungli) merupakan tindakan pengambilan uang atau barang dari
masyarakat secara ilegal, tanpa dasar hukum yang sah, dan biasanya dilakukan oleh pihak
yang memiliki otoritas atau kekuasaan. Tindakan ini sangat merugikan masyarakat, terutama
golongan bawah, dan mencederai prinsip pelayanan publik yang adil dan transparan. Secara

hukum positif di Indonesia, pungli belum didefinisikan secara tegas dalam KUHP, namun
178



The Jure: Journal of Islamic Law, Vol. 2, No. 2, Juli 2025

dapat dikategorikan sebagai tindak pidana pemerasan, penipuan, atau bahkan korupsi,
tergantung dari unsur-unsur dan aktor yang terlibat dalam pelaksanaannya. Dalam perspektif
Islam, pungli tergolong sebagai perbuatan yang batil, zalim, dan termasuk dosa besar karena
merampas hak orang lain secara tidak sah.

Tindakan ini bertentangan dengan prinsip-prinsip Magasid Al-Syari‘ah, terutama
dalam aspek perlindungan terhadap harta dan keadilan sosial. Dalam literatur fikih, pungli
sering diistilahkan sebagai al-muksu, yaitu pengambilan harta oleh otoritas tanpa dasar syar‘i,
yang telah mendapat kecaman keras dari para ulama klasik maupun modern. Islam secara
tegas melarang segala bentuk perolehan harta melalui jalan yang tidak sah, bahkan
menyebutkan bahwa pelaku al-muksu tidak akan masuk surga. Tindakan ini juga mendorong
praktik korupsi sistemik, menciptakan kesenjangan sosial, serta merusak kepercayaan publik
terhadap lembaga dan pelayanan umum. Oleh karena itu, baik dalam hukum negara maupun
syariat Islam, pungli harus diberantas melalui penguatan hukum, pendidikan moral, serta
pengawasan ketat terhadap pihak-pihak yang berwenang.

Keempat mazhab—Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali—sepakat bahwa ta‘zir
merupakan bentuk hukuman dalam Islam yang fleksibel, tidak memiliki ketentuan tetap
dalam Al-Qur’an atau Hadis, dan diserahkan kepada kebijaksanaan hakim atau pemimpin.
Hukuman ini ditujukan untuk pelanggaran yang tidak sampai pada derajat hudud atau
gishash-diyat, namun tetap mengganggu ketertiban sosial, moral, atau agama. Secara umum,
ta‘zir berfungsi sebagai alat koreksi, edukasi, pencegahan, dan penegakan keadilan sosial.
Hukuman ini disesuaikan dengan tingkat pelanggaran, status sosial pelaku, serta dampaknya
terhadap masyarakat. Meski fleksibel, pelaksanaannya dibatasi agar tidak melebihi hukuman

hudud yang paling ringan, dan tetap menjunjung tinggi prinsip keadilan dan kemanusiaan.

DAFTAR PUSTAKA

Ali, S. Komparasi Hukuman Pidana Masyarakat Pinggiran dalam Perspektif
Ali. Z., Metode Penelitian Hukum, Sinar Grafika, Jakarta, 2018.

Al-Maqdisi, M. A., Al-Kafi fi Figh Al-Imam Ahmad, Dar Al-Kutub Al-Islamiyah, juz 4,
1994,

Al-Qarafi, D. S., Adz-Dzakhirah li Al-garafi, Dar Al-Gharbi Al-Islamy, juz 12, Beirut,
1994,

Anis, 1., et al, Al-Mu jam Al-Wasith, https://app.turath.io/book/11430.

179


https://app.turath.io/book/11430
https://app.turath.io/book/11430
https://app.turath.io/book/11430
https://app.turath.io/book/11430

The Jure: Journal of Islamic Law, Vol. 3, No. 1, November 2025

An-Nawawi, Al-Majmu’ fi Syarh AI-Muhadzdzab, Dar Al-Fikr, juz 20, 2005. Az-

Bernadetha Aurelia Oktavira, Mengenal Unsur Tindak Pidana Dan Syarat
Pemenuhannya, https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenalunsur-
tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-1t5236f79d8e4b4/

Departemen Penelitian & vnsiklopedia Islam Kuwait, Al-Mausu’ah Al-Fighiyah Al-
Kuwaitiyah, , https://app.turath.io/book/11430.

Ghofir, J., & Umam, H. Transformasi nilai pendidikan keberagamaan pada generasi
milenial. Tadris: Jurnal Penelitian Dan Pemikiran Pendidikan Islam, 14(1), 2020

Hakim, T., Kamus At-Taufiq, Amtsilati Press, Bangsri, 2004.

Hamim, K., Fikih Jinayah, Sanabil, Mataram, 2005.

Haris, A., & Rahmi, M., Kajian komprehensif Teori, Sumber Hukum dan Metode Istinbath
Hukum, Sinar Media, Samarinda, 2020.

https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukumnormatif- untuk-
tugas-akhir-1t63a46376c6f72/.

Hukum Positif dan Hukum Islam. vl-Faqgih: Jurnal Pemikiran dan Hukum Islam,
5(1), 20109.

Irfan, M. N. Masyrofah. Figh Jinayah, 2023.
Kuswadi, M. vt al., Pedoman Penulisan Skripsi, edisi 2, LP2M, Bangkalan, 2024.

Mahardita, P. A. Pengelolaan Praktik Parkir llegal Di Kecamatan Tembalang (Studi Kasus
Kawasan Universitas Diponegoro). Journal of Politic and Government Studies,
13(4), 2024.

Musolli, M. Magasid Syariah: Kajian Teoritis Dan Aplikatif Pada Isu-lIsu Kontemporer.
AT-TURAS: Jurnal Studi Keislaman, 5(1), 2018.

Rohman, I. F., Ananlisis Yuridis Tentang Larangan Menjual dan Membagikan- bagikan
Azimat Menurut Perspektif Hukum Islam Dan Pasal 546 Ayat 1 Kitab Undang-
Undang Hukum Pidana, Skripsi, STAI Syaichona Moh. Cholil, Madura, 2023.

vverdnandya, Kemunduran Sosial: Premanisme yang Terjadi di Negara Indonesia,
https://everdnandya.wordpress.com/2012/06/25/premanisme-diindonesia/,

Wahyuni, F. Hukum Pidana Islam. Tangerang Selatan: PT Nusantara Persada Utama, 2018.
Wahyuni, W., Objek Penelitian Hukum Normatif Untuk Tugas Akhir,

Wijayanti, R., & Meftahudin, M. Kaidah Figh dan Ushul Figh Tentang Produk Halal,
Metode Istinbath dan Ijtihad dalam Menetapkan Hukum Produk Halal. International
Journal Thya’’Ulum al-Din, 20(2),2018.

Zuhaily, M. M., Al-Wajiz fi Ushul Al-Figh Al-Islamy, Juz 1, Dar Al-Khoir, Suriah,

2006.

180


https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://www.hukumonline.com/klinik/a/mengenal-unsur-tindak-pidana-dan-syarat-pemenuhannya-lt5236f79d8e4b4/
https://app.turath.io/book/11430
https://app.turath.io/book/11430
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://www.hukumonline.com/berita/a/objek-penelitian-hukum-normatif-untuk-tugas-akhir-lt63a46376c6f72/
https://everdnandya.wordpress.com/2012/06/25/premanisme-di-indonesia/
https://everdnandya.wordpress.com/2012/06/25/premanisme-di-indonesia/
https://everdnandya.wordpress.com/2012/06/25/premanisme-di-indonesia/
https://everdnandya.wordpress.com/2012/06/25/premanisme-di-indonesia/
https://everdnandya.wordpress.com/2012/06/25/premanisme-di-indonesia/

